


PRŮLET NAD
ÁJURVÉDOU

Dr. Govind Rajpoot PhD 

Ájurvédská Univerzita Praha z.s.
2017



PRŮLET NAD ÁJURVÉDOU

Dr. Govind Rajpoot PhD 

Všechna práva vyhrazena. Žádná část této publikace nesmí býti
reprodukována, distribuována nebo přenášena 
v jakékoli formě nebo jakýmikoli prostředky, včetně fotokopií, 
záznamů nebo jinými elektronickými či mechanickými 
metodami bez předchozího písemného souhlasu vydavatele s 
výjimkou krátkých citací  v recenzích a některých dalších 
nekomerčních použití povolených autorským zákonem. S 
žádostí o oprávnění kontaktujte vydavatele.

© Ájurvédská Univerzita Praha z.s.
Tisk dle objednávky
Tiskárna: TYPOS, Praha
Vydavatelství: ÁJURVÉDA KUTI
1203

editor: Ilona Běhalová
Ájurvéda v denním životě, s.r.o.
Bártlova 27, 193 00 Praha 9
www.kuti.cz
info@ajur.cz
mob. 608565269

ISBN ***-**-******-*-*

3



Tato brožurka je zápis ze dvoudenního semináře 

„Seznámení s ájurvédou“ 
na Kuti

Ájurvédská univerzita Praha, Bártlova 27/47, 

Praha  9 - Horní Počernice

Únor 2017

4



PŘEDMLUVA

Ájurvéda je vědomost o fungování života v dávných dobách. 
Toto vyprávění o funkčnosti života, o fyziologii života je už 
několik tisíc let platné. 

V dnešní moderní době je pochopení funkce života v rukách 
biochemie. Snahou dnešního člověka je vysvětlení kompletní 
fyziologie života pomocí biochemie. Jádro parametrů života, 
jako je radost, smutek, touha, snaha, se dnešní věda neustále 
snaží vybádat ve spojitosti s biochemií. Pokud má čtenář sklon 
a důvěru k tomu, že biochemie je konatelem života, je 
samozřejmě nauka ájurvédy zbytečná. Když člověk vidí život v
biochemii a nehrají pro něj roli žádné neviditelné a 
nevnímatelné síly, schopnosti, vlastnosti života, tak mu 
ájurvéda nic neříká. Ájurvéda je blízká lidem, kteří cítí život 
bez hmoty. Kteří cítí existenci lásky, hněvu, radosti, smutků, 
znalostí, víry jako éterické prvky, které hmotnou podobu 
nemají a nedají se přímo vnímat. A přesto věří tomu, že 
existují. Toto jsou vhodní kandidáti pro nauku ájurvédy. 

Ájurvéda není uznána v evropských zemích v jakékoli formě. 
Jako nějaký systém, nauka, vzdělávání, je ignorována. Přesto 
jejích příznivců neustále přibývá. Hlavně díky odhalení 
skutečné fyziologie života. Certifikáty o absolvování kurzů 
nemají žádnou hodnotu pro ministerstvo školství ani 
ministerstvo zdravotnictví. Prozatím věříme, že se fáze, kdy se 
síla ájurvédy, ve které se každý člověk, občan, seznámí s její  

5



naukou, sama ukáže v jejím rozšiřování a legislativní adaptaci. 
Když ájurvéda přežila tisíce let útoky různých kultur, přežije i 
dále. 

Hari óm

6



Krátká historie ájurvédy

Do roku 1947, než se Indie osvobodila z britské kolonie, byla 
ájurvéda potlačena a nesměla se praktikovat. Od té doby se pak
mohla používat oficiálně a indická vláda si přála, aby ájurvéda 
byla znovu svobodná. Indie je tak jedna z mála zemí, kde se v 
současnosti ájurvéda praktikuje. Dalšími zeměmi je Nepál, Srí 
Lanca a Mauricius. V ostatních zemích je ájurvéda považována
spíše za wellnes a jako pomocník při úpravě životosprávy.

Ájurvéda je pro lidi, kteří myslí na zdraví, na život, pro 
aspiranty, filozofy, výzkumníky. Pro ně je ájurvéda zajímavá. 
Kořeny ájurvédy sahají do nejstaršího vědomí člověka. Védy se
ve védské kultuře, tedy o několik tisíc let zpět, předávaly ústně 
z generace na generaci. Neexistovala možnost komunikace 
písemnou formou. Teprve v průběhu tisíc až dva tisíce let před 
Kristem se objevila éra zpěvů a vědomosti se začaly zapisovat. 

V letech 700 až 800 před Kristem vznikla hromadná výuková 
střediska, univerzitní střediska, ve formě velkých chrámů, kde 
se tyto spisy systematicky zapsaly. Samozřejmě jen to, co se po
tisíce letech jen zpíváním zapamatovalo. Védské spisy nejsou 
přímo zapsané, ale je takový odhad. Stejně jako když najdeme 
kostru dinosaura, tak odhadujeme, jak bylo zvíře obrovské. To 
můžeme odhadovat z kostry, která je tvořena fosilizovanými 
kostmi. O tom, jak vypadaly měkké tkáně, srdce, plíce, břicho, 
kůže nemáme ponětí. Díky kostře a lidskému pozorování 
anatomie zvířat odhadujeme, kolik kyslíku mohla tato zvířata 

7



spotřebovat, jak měla velké uši, jak měla velká stehna nebo 
žaludek.

Způsob jak ájurvéda uvažuje
Rozsáhlost véd odhadujeme podle zapsaných veršů, upanišad 
nebo upvéd. Původně jsou čtyři nejstarší védy, z nichž vznikaly
upvédy a jednou z nich je ájurvéda. Vznik ájurvédy se popisuje 
ve všech ájurvédských spisech. 

Člověk je sociální bytost. Jeho osobní dojmy, radosti, smutek, 
veselost, spokojenost, nejsou v rukách člověka, vše je v rukách 
okolí. Nemůžeme se jen tak smát, musíme vidět něco, co nás 
rozesměje. Neumíme se ani naštvat, někdo nás naštvat musí. 
Neumíme sami dělat nic, jen naše okolí nám neustále říká, jak 
se máme chovat. Někdo přinese kytičku, která nám vyvolá 
úsměv na obličeji. Bez kytičky nemáme úsměv. Na něco si 
vzpomeneme a jsme veselí a vzpomeneme si na něco jiného a 
jsme vyděšení, máme strach. I náš přítomný stav mysli, života, 
těla, fyziologie, všechno záleží na okolí. Vůbec nezáleží na nás.
Záleží to na vzpomínkách, záleží to na paměti, záleží to na 
blízkém okolí, kde žijeme. Záleží to na předmětech, které 
vnímáme. To je to co nás řídí. 

Život člověka je otrokem okolí.

Samozřejmě individuální člověk je také příčinou nálady 
ostatních, protože každý člověk je současně okolím jiných lidí, 
jiného člověka. Tak vypadá sociální život člověka. Člověk patří
mezi bytosti, které žijí ve skupinách, a skupina vytvoří náladu, 

8



jak se má cítit. Když vidíme své hořící auto, máme zkaženou 
náladu. Náladu nám zkazil pohled, a vzpomínka, že je to moje 
auto. A z toho jsme zničení. Někdo přinese klíč od auta a řekne:
„Vyhrál jsi sázku.“ Hned máme radost, úsměv, spokojenost, 
šampaňské, oslavy. Kdo vytvořil ty oslavy? Opět někdo cizí, 
kdo přišel, přinesl nám klíč a řekl, že jsme vyhráli sázku. Takto
je stav člověka neustále v rukách okolí. Okolí koná, okolí 
funguje. My jsme také okolí, v rámci podnebí, počasí, 
životního stylu, nutnosti pro život, pro přežití. Je období, kdy 
jsou ve vesnici farmáři spokojení, mají nádherné obilí a pak 
přijde velký déšť a všechny pole a louky jsou promáčené. Celá 
vesnice je smutná, nespokojená, ve strachu, ve stresu, na jejich 
obličeji není žádný úsměv. Všude je pláč, lítost, bolest. V tu 
chvíli se vytváří špatná nálada. Stejně, jako když je na pódiu 
komik, který neumí rozesmát lidi. 

Tak je člověk svázaný s okolím a okolí s člověkem. Člověk ve 
védském období s tím problémy neměl. Byl velmi silný 
sociální systém, jógínský systém, ve kterém se celý život 
praktikovala vajrágja, nepřipoutanost. Připoutanost byla jen k 
síle vesmíru. Člověk se nedíval na svoje tělesné radosti, radosti
mysli, emoce, to nebylo podstatné. Čas se změnil a člověk 
začal více žít v rágu, v připoutanosti a ztratil kontakt. Objevilo 
se „já“ a „můj“, což není možné ovládnout.

Ničemu nemůžeme říci „můj“. Nic mého nemůže existovat. 
Říkáme můj dům. Umřeme a dům zůstává. Celou dobu člověk 
myslí, že je to můj dům, moje auto, moje dítě, moje zahrada. 
Ve skutečnosti nic mého neexistuje. Řekneme moje koleno, ale 
koleno nám také řekne sbohem. Máme falešnou představu o 

9



pocitu „můj“. S tím přichází trápení, lítost, smutek, strach, 
nespokojenost.

Toto všechno se ve spisech popisuje jako rág, což znamená 
melodie, chutě, chutě mysli. Chutě mysli jsou radost, 
spokojenost, veselost atd. (manóguny – vlastnosti mysli). Mysl 
neustále něco chce.  Dokážeme být velkorysí, zdravíme se 
navzájem, přejeme si dobrou chuť. Neustále vyzařujeme slova, 
vibrace, nálady, pohledy, mimiku, spojené s jednostrannými 
vlastnostmi mysli. Ale co ta druhá strana mince? Existují obě 
strany. I když to nechceme, neznamená to, že to nebude. Určitě 
to je, ale nechceme vidět. Můžeme zavřít oči, ale tím to 
nezmizí. To neznamená, že tu nebudeme. Člověk nechce vidět 
bolest, trápení, nedůvěru a podobně. Zavře tedy oči, ale ty 
strany jsou tam stále. Protože jsme vybrali jednu, bude 
automaticky  i druhá. To je samozřejmé. 

V určité fázi vývoje člověk objevil psychické radosti, radosti 
mysli a ochutnal je. Člověka bolí koleno, tak ochutná Brufen. 
Najednou bolest zmizí. Necítí ji. Ochutná a zapamatuje si. Bolí
druhé koleno a hned si vzpomene na Brufen. Zabolí hlava a 
vzpomene si na Brufen. Když nezabírá, tak si vezme ještě 
silnější Brufen. Když nezabere ani ten, vezme si kanadský 
nebo japonský. Jakmile začne bolest znamená to, že si vezme 
Brufen. Vůbec nebere v úvahu, že bolest nebolí po dobu účinku
Brufenu. Brufen tělo stráví, vyloučí se z těla ven a bolest je 
znovu. Tak přijde na řadu další Brufen. Člověk nechce řešit 
problém, akorát chce problém nevidět. Nechce vidět problém, 
nechce řešit problém, on chce nevidět problém. Pštros strká 
hlavu do písku a myslí si, že není vidět. Problém skončil. Když

10



takto člověk začal žít, objevily se problémy. V každé 
společnosti je nějaký hloupý člověk, chytrý člověk, nějaký 
moudrý člověk, muzikant nebo sportovec. Jsou různí lidé. 
Moudří lidé myslí i na život ostatních. Radí lidem, vedou lidi. 
Moudří lidé mají problém s tím, co se společností, která je. 
Lidé už zapomněli žít v odpoutanosti, prosazuje se doba 
připoutanosti. Lidem se líbí zahrady, domy, majetek, jídlo, 
sklepy. Ale co s tím? Jak pomoci těmto lidem s trápením?

Moudří lidé vycházeli ze starého učení a uvažování, z 
původního stylu života  a védského stylu žití. Pro tyto lidi není 
komunikace v přítomném, budoucím i minulém čase, kdy je 
člověk sám spojený s vesmírnou energií, nic nemožného. V 
józe existuje cvičení sambhavi, při které člověk není člověkem,
mysl není myslí a člověk je jen součástí vesmírného systému. 
To je stav, kdy se duše člověka sjednotí s duší vesmíru. 

Moudří jógíni se v dávných dobách sešli, posadili se a požádali
toho nejmoudřejšího o radu. „Prosím, ty jsi mezi námi 
nejdokonalejší, řekni nám, co máme vyprávět, radit, jak máme 
lidem pomoci s trápením, se kterým žijí.“ Nejmoudřejší 
odpověděl: „Dobře, přijďte za pár měsíců.“ Začal provádět 
cvičení a praxi, aby získal stav sambhavi. Spojil se tak s duší 
vesmíru a získal znalosti o tom, jak vše funguje. 

Nedá se nyní říci, kdo to získal, protože ve stavu sambhavi 
není člověk sám sebou. Jeho mysl se už likviduje, mysl 
neexistuje, existuje jen velké vědomí, které tu vědomost 
přinese. Pak se říká, že sama vědomost se nastěhovala. Je to 
přání té vědomosti. Dotyčný získal vědomost o tom, jak 

11



některé věci fungují. Jak funguje duše, mysl, tělo, život, smrt, 
zrození, stromy, chutě, toxiny a podobně. 

Proces fungování není tak jednoduchá věc. Když se nad tím 
zamyslím, každá funkce, každý proces je zavázán, vytyčen, 
ohraničen. Čím je ohraničen? Proces musí začít. Když nezačne,
tak není. Proces musí začít, přetrvávat a končit. Velkou roli tam
hraje čas. Někde se musí proces konat. Na zemi, na podlaze, ve
vzduchu, na severu, na jihu, na východě či západě. Z toho 
vyplývá, že další nutností pro fungování procesu je prostor. 
Pojem čas a prostor je matkou procesu.

Čas a prostor drží ve svých rukách procesy. Lidský život je 
jeden proces, jedna funkce. Totéž vyžaduje čas a prostor. Musí 
se narodit, přetrvat a končit.

Přetrvávání procesu vyžaduje konstantní zachování záměru. 
Nástup do práce, práce a výpověď z práce. Celou dobu zůstat v
práci vyžaduje konstantní úsilí přežití v té práci. Neustálý 
záměr v hlavě, práce. Pravidelně do ní chodit, vidět 
spokojeného šéfa, odevzdat dobrou práci, kterou vyžaduje a 
podobně. Ve chvíli, kdy se záměr unaví, není schopný dál 
přetrvávat, začne se proces oslabovat a proces práce končí 
výpovědí.

Buď dá výpověď zaměstnanci šéf, nebo dá výpověď 
zaměstnanec. Život stejně tak. Člověk se narodí, celou dobu 
usiluje o přežití, a když se unaví, proces ochladne. Přijde stáří, 
pak výpověď ze života a krematorium. 

Jak udržet proces, aby přetrval, jak zachovat perfektní sílu, 

12



energii, záměr a chuť, to je záhadná věc.  U jakéhokoliv 
procesu. U procesu manželství, zdraví, akrobacie, bohatství, 
podnikání, u čehokoliv. Vše je jeden proces.

Tyto všechny procesy mohou být perfektní. Perfektní jsou 
tehdy, pokud jsou všechny záměry, ingredience, kvalita a 
pravidla přesně dodrženy. Jak kvalitativně, tak kvantitativně. 
Jakmile se ingredience tohoto procesu mění, procesy začnou 
být nestabilní. Proces začne neočekávaně slábnout, až se 
zhroutí. K tomuto zhroucení došlo i v tehdejší společnosti, kdy 
se lidé začali trápit a začali být nemocní. 

Vědomosti, která přišla do lidského mozku jako poznání 
tajemství fungování se tenkrát říkalo gján, vědění. V lidské 
kultuře byla tehdy vděčnost velmi silná. Říkalo se, že JÁ 
nejsem, JÁ nebudu. Čí je pak všechen majetek? Boží. Boží 
vědomost, Dhanvantari a proto každý mudrc, kdo znalost 
ájurvédy měl, nikdy nepřednášel jako jeho dílo. Každý mudrc 
říkal, že je to dílo boží. Tak si udržel čistotu své pýchy, 
připoutanosti a podobně. Což je dnes obráceně. Lidé kradou 
myšlenky a patentují je. Říkají, že je to jejich vítězství, jejich 
výmysl, jejich zásluha. MŮJ, MŮJ. 

Někdy na Kuti zpíváme mantru: „ÓM DHANVANTARAJE 
NAMAHÁ,“ V překladu: „To všechno je vědomost, pro kterou 
je tajemství fungování průhledné, jasné a čiré. Tato vědomost 
se předávala po několik generací a v pozdějším čase se začala 
více soustředit na lidské tělo, lidský život. Tomu se začalo říkat
gján, vědění. Tajemství znalosti hvězd a procesů planet se 
říkalo nakšatra véda (astronomie a astrologie).

13



Ekonomice a společnému kolektivnímu fungování se říkalo 
arth véda, procesu stěhování síly pak dhanur véda. Tak se 
objevila různá slovíčka v oblasti, která se věnovala poznání.

Poznání, které se věnovalo a věnuje funkčnosti živé bytosti, se 
nazývá áju. 

Véda znamená poznání, pochopení, porozumění. Bohužel, 
kvůli našemu modernímu urychlenému stylu života, kdy 
jedeme jako Pendolino a malé stanice nebereme v úvahu, 
ztrácíme souvislosti.  Moderní interpreti, spisovatelé a 
překladatelé v této rychlosti a bez zastávek překládají ájurvédu 
a tím se ztrácí její význam.

Když si vezmeme jakoukoli knihu o ájurvédě, vytištěnou v 
minulém století od jakéhokoli autora, hned na první stránce se 
píše, že ájurvéda je věda o životě. To je ale vyloženě 
Pendolino.

Víme, co znamená věda. Věda vychází z latinského slova 
scientia, což znamená znalost, pozorování, pochopení.  Věda 
vychází z toho, co je pochopeno experimentováním. Je to 
vlastně takový protokol pozorování, experimentu. Ve fyzice, 
chemii, biologii. Je to pořád stejné. Pozorovat, snažit se 
pochopit, experimentovat a zapsat protokol. To je věda. Ale 
věda pozoruje jen to, co je vidět a co se dá měřit. Nejde jí o to 
proč daný proces probíhá. Proč se procesy liší, kdo je 
vyvolává. Kdo je konatelem, co je prostředkem, co je 
výsledkem, co je působením. Tyto věci věda nebere v úvahu. 
Bere v úvahu jen to, že konatel je také hmotné. Že i konatel 
musí být vidět. Pro neviditelného konatele ve vědě není místo. 

14



Ale poznání vědění bere v úvahu i věci a faktory, které nejsou 
smysly vnímatelné.

Radosti a smutky, intriky a sobectví nejsou viditelné, ale jsou i 
konatelem. Jestli jsem tedy sobec nebo velkorysý člověk, to 
není vidět, ale tyto vlastnosti budou konatelem mé akce.

Určitá část našeho života je výsledkem záměrů, které nejsou 
vidět, ale jsou hlavními konateli, hlavní příčinou. Přijedou 
nějací lidé a naším záměrem bude jim toho co nejvíce prodat. 
Celou dobu se snažíme, aby si něco koupili. Každé naše slovo, 
držení rukou, mimika, vše se rodí podle našeho záměru. Záměr 
je něco prodat a vytáhnout z lidí peníze. Záměry vidět nejsou. 
Pokud záměry nemáme, o žádném produktu mluvit nebudeme 
a ani k sobě nikoho nepozveme. Tady na seminář přijdeme, 
sedíme, zapisujeme si poznámky. Celý proces je nějaký záměr, 
který není vidět.

Když budeme vědomí, rozpoznáme, proč kam jdeme. Jdeme ke
Govindovi, protože bude mluvit o nějakém zázračném 
předmětu, který si koupíme za padesát tisíc korun. Nemáme 
peníze, ale musíme si ho koupit, protože je zázračný. Govind 
bude mít peníze, koupí si auto, ale ještě mu bude chybět nafta. 
Musí vymyslet ještě nějaký úžasný předmět na prodej, aby si 
mohl koupit naftu. Pak ještě další, aby si mohl koupit dálniční 
známku. Záměry vedou k procesu, který se koná s hadrem, 
zrníčky, etiketou. To jsou potřebné materiály k procesu.

Govind chce žít jako člověk. Pak kůže, kosti, orgány, srdce, 
cévy, dech, elektromagnetismus, kostní dřeň jsou prostředky 
pro realizaci záměru život. Záměr není hmota. Ale bez hmoty 

15



se neumí projevovat. Takový je rozdíl.

Moderní věda, jako biologie, medicína, chemie, fyzika, jsou 
identické, typické, ohraničené se základním uvažováním, 
základní vírou, že hmoty jsou konatelem. Moderní člověk dnes 
věří tomu, že polštář je konatel, noha je konatel, kůže je 
konatel, játra a ledviny jsou konatelé, buňka, DNA, 
aminokyseliny, chemie, všechno. Neustále věří tomu, že hmoty
jsou konatelé. Že biochemie je konatelem pro lidské zdraví, pro
lidskou fyziologii a nemoci jsou poruchou biochemie. Taková 
je víra moderní vědy. Konatel je skrytý, nevnímatelný, 
neprojevený. Projeví se tehdy, když dostane prostředky, 
kterými jsou hmoty. 

Mohu se teď například rozčilovat, ale vy to nevíte. Poznáte to 
tehdy, když Govind vykulí oči, začne mávat rukama, zvedne 
hlas, bude křičet. Až v tu chvíli poznáte že se Govind rozčiluje.
Kdyby tyto hmotné věci nepoužil, nepoznáte, že je rozčílený.  
Celou dobu jste přesvědčeni o tom, že hlas vyvolá rozčílení, že 
vykulení očí dělá rozzlobení. Ale já mohu vykulit oči a nebude 
to znamenat, že jsem rozzlobený. To je rozdíl mezi 
vnímatelnou hmotou a nevnímatelnými předměty. Existují 
neviditelné věci, které jsou příčinou změny ve hmotách. Každá 
hmota je bez vědomí, ale každá hmota má své vlastnosti, své 
guny.

Když si vezmu polštář a hodím ho někomu na hlavu, když 
budu rozzlobený, tak se nic nestane. Ale když místo polštáře 
hodím kámen, bude dotyčný mrtvý. Ruka je stejná, házení je 
stejné, jednou bude člověk mrtvý, podruhé se mu nehne ani 

16



vlas. Vlastností polštáře není ničit hlavu a vlastností kamene 
není hladit vlasy. Když se něčeho dotkne oheň, tak to spálí, led 
ochladí. Pohlazení a zahřívání je vlastností hmoty, ale samotný 
oheň nespálí a led neochladí. Pokud není záměr, nic se nestane.
Pokud je záměr oheň, vezmeme sirky, papír a třísky. Oheň je 
ohněm. Oheň je celou dobu v sirkách, ale nemůže se projevit. 
Oheň v sirkách se projeví, když přijde nějaký záměr. V tu 
chvíli se oheň objeví v sirkách a v ledu chlad. 

Každá hmota má vlastnost. Každý lék v lékárně má své 
vlastnosti. Některý snižuje tlak, některý odstraní zácpu. To jsou
vlastnosti léků. Záměr je to, že pacient přijde do lékárny, 
lékárnice mu dá lék, pacient ho dá do pusy, zapije vodou a lék 
začne fungovat. Když tam ten záměr není, v lékárně bude plno 
léků a na ulici bude plno nemocných. Nic se nebude dít. Léčba 
se neprojeví, pokud nebude existovat neviditelná věc. 
Rozpoznání viditelných a neviditelných věcí je ájurvéda. 
Vědění o životě, o procesu a funkci. Život je jeden proces. 
Každý proces má konatele, záměr a prostředky, čas, prostor a 
pak je to život.

Tímto v první řadě člověk rozpoznává svou funkčnost. 
Poznává, jak proces funguje a čím je ohraničen. Poznává, jaké 
jsou faktory života a funkce. Jaké jsou faktory, aby byl život 
životem. Jaké jsou faktory, které proces zastavují nebo vytváří 
odchylky. Jaké jsou faktory, kterými proces života přestává být 
funkční.

Jsou to všeobecná pravidla, která neplatí jen pro tělo. Jsou 
použitelná všude. V podniku, v rodinách na manžela, na děti, 

17



manželku, rodiče, peníze, společnost, kdekoliv. Protože co 
vidíme, o čem uvažujeme je jen jeden proces. Jestli je to dítě, 
tak je to jeden proces. K tomu jsou záměry, ingredience, 
úmysly, úsilí, k tomu je stáří procesu. Je to i smrt procesu i 
zrození procesu. Když je miminko, narodí se. Žena už není 
žena, již je maminka. Když je dítěti dvacet let, maminka chce 
pořád být maminka. Dítě ale řekne, aby s tím přestala. Žádná 
maminka. Dítě si už samo vydělává peníze, má svůj byt. Když 
maminka nemá peníze na dovolenou, tak jí je dá. Ale v tu 
chvíli pro něj žádná maminka neexistuje. Proces maminka už 
zemřel, už je to jen kamarádka, přítelkyně, společnice. Ale 
maminka, i když jí bude devadesát, bude stále říkat, že je jeho 
máma. Stále si na něj dělá nárok, jako by bylo dítě stále 
miminkem. Nepřijímá to. Nechápe, že jde o jiný čas, jiný 
prostor, jinou surovinu, jiný proces, jinou fázi. A ta nevědomost
maminku trápí. Dítě jí neposlouchá. Když bylo malé, tak 
poslouchalo. Když bylo potřeba, maminka hned zasáhla a dítě 
poslechlo. Ale maminka chce, aby to platilo celý život. Ale to 
nejde.

Jde o nevědomost maminky. Musí navštívit psychologa, který 
jí řekne, aby se v této fázi chovala jako kamarádka. Role 
maminky už skončila. Ale maminka má pocit, že jí tím bere 
právě to právo matky.

Matkou je žena do 17 až 18 let věku dítěte. Pak už je dobrou 
kamarádkou. Už nemá nárok na to, aby dítě dělalo co ona chce.
Může nabídnout svůj názor, který dítě bude či nebude 
respektovat. Matky ale mívají pocit, že když dítě něco řekne, 
nedá se tomu věřit. Je to přece „mimino“, které jí nebude 

18



poučovat. Dala mu přece život. Toto musí matce vysvětlit 
společnost, systém, psycholog, učitel nebo její matka. Když jí 
nikdo neporadí, je to nevědomost ve společnosti. Sama pak 
nemůže svoji dceru ani syna jinak vychovat a je dusno. Všichni
se bojí, že zase přijdou vánoce a budou se muset navštívit. Dítě
nesnáší vánoce, ale musí matku navštívit, protože je to zvykem.
Matce je šedesát, ale stále se snaží dospělé dítě poučovat. To je 
nevědomost. 

Vědomost je vědění, pochopení, porozumění, žádosti, nutnosti 
času a prostoru. Co čas a prostor vyžaduje, to je potřeba konat. 
Pak jde o vědomost. Nelze stále setrvávat ve svých 
představách. Toto učení, které zahrnuje příčiny, vlastnosti 
příčin, vlastnosti procesu, vlastnosti ingredience, vlastnosti 
času, vlastnosti procesu a prostoru, se nazývá ájurvéda. 

Čím je ájurvéda odlišná? 

Rozhodně je to pradávná myšlenka, pradávné umění, ale 
neustále platné pro vědomí člověka. Tisíce a tisíce let se 
ájurvéda nezměnila, je stále stejná. Platí stejná pravidla, stejné 
uvažování.

V moderní biologii, chemii, fyzice, matematice, medicíně se 
každý rok objeví nové vynálezy a už je neplatné to, co platilo 
včera. Před deseti lety se říkalo, že je určitý lék výborný.  
Všude byl doporučován a dnes je to nejhorší lék, který musí 
být zakázaný. O určitých očkovacích látkách se říká, že jsou 
karcinogenní. Přičemž se dříve říkalo, že tyto látky jsou 

19



blahodárné. Moderní věda je nestabilní. Ájurvéda je tisíce let 
stará a nic se v ní nemění. Nejsou v ní žádné pochyby. V 
moderní vědě máme pochyby hned druhý den. Je rozdíl mezi 
moderní a pradávnou vědou. Ájurvéda je neustále aktivní, živá 
a není tam prostor pro žádnou nedůvěru. Pro žádné pochyby. Je
to komplexní celek. Nic v ní nechybí.

Když jdete k ájurvédaři, řešíte s ním oči, konečník, kolena, 
žaludek, srdce, hlavu a řeší to jen jeden člověk. Když jdete do 
nemocnice s bolavým zubem, kardiolog vám řekne, ať jdete k 
zubaři. Jdete k zubaři a řeknete, že máte dva dny zácpu a ještě 
vás k tomu bolí koleno. Pošle vás tedy na ortopedii. Honí vás 
od ordinace k ordinaci. Nikde se nevěnují tělu komplexně. 
Moderní umění je hodně rozsekané. Jeden život a jedno tělo 
nevidí. Kardiolog vidí jenom pumpování srdce, ortoped vidí 
jen klouby, oční lékař vidí jen oči, na ORL vidí jen hrdlo, 
dermatolog jen kůži. Ale přeci ani jeden orgán se nemůže 
narodit samostatně. Představte si, kdyby se dítě narodilo jen s 
kůží a srdce dorostlo až za rok. To nelze. Je to jedno tělo, jeden
život, jeden kus. 

Tak poznání není jako celek, poznání není komplexní. Lidské 
životy jsou v rukách velmocí, kde panuje stoprocentní 
nevědomost. Kardiolog poznává srdce, na plicním se poznávají
plíce, dermatolog poznává kůži. Ale přeci jeden orgán bez 
druhého není funkční. Když nefunguje žaludek, nefunguje ani 
kůže. Když nefunguje srdce, nemohou fungovat ani kolena. 
Když nefungují kolena, nefunguje ani dýchání. Když nefunguje
dýchání, nefungují ani ledviny. Je to vše jeden komplex, jeden 
systém. 

20



A proto studium ájurvédy zahrnuje komplexní život. Viditelné, 
neviditelné, čas, prostor, vlastnosti, chování, psychiku, duši, 
smysly, tělo, odpady, energie, prostě všechno. Tím má člověk 
kompletní přehled o bytosti, o zdraví, o nemoci.

Když budeme třicet let stavět dům a pak dostaneme od souseda
SMS, ve které bude napsáno, že dům spadl, podíváme se na 
zprávu a začnou se nám třást kolena. Padneme do bezvědomí. 
Stačí podívat se očima na pár písmen v plastové krabičce a je z 
toho bezvědomí. Co bude dělat kardiolog, ortoped, oční lékař 
nebo dermatolog?

Kde je naše fyziologie? Je to biochemická fyziologie, která nás 
udržuje ve zdraví a nemoci? V té plastové krabičce je nějaká 
biochemická reakce? Antibiotika jsou v plastové krabičce? Je 
to jen skladba písmen v SMS, která kompletně zničila tělo.

Řízení života není v rukách biochemie. Řízení života je v 
záměru duše, psychiky, mysli. Co je podstatné se nemůže 
vyloučit. Moderní věda tento fakt škrtá a říká, že to neexistuje.

Ájurvéda zahrnuje vše, sebemenší prostor, čas, článek celého 
života. K tomu je řádná výchova, pozorování, nápravy, údržba, 
a to je součástí ájurvédy.

Když jste sem přišli, otočili jste první stránku, co je ájurvéda. 
Abychom mohli prstem otočit na další stránku, potřebujeme 
sílu, zájem, perfektní prsty. Abychom udrželi knížku a otočili 
stránky, potřebujeme výdej energie a příjem energie. Neustále 
musíme hlídat naší ekonomiku. Má dáti a dal...

21



Takže stravování, cvičení, spaní, chování a podobně jsou 
ingrediencemi našeho života. Zdrojem energie pro náš život. 
Hrubo hmotnou energií je stravování. Samozřejmě nemůžeme 
vyloučit, že chování, cvičení, společnost, kroužky, zájmy, 
nejsou energií. Také jsou zdrojem energie pro život. Určitě 
všichni doma vaříte. Smyslem jídla není jen aby chutnalo, aby 
dobře vypadalo, vyživovalo, vonělo, ale aby bylo dostatečné 
množství. Ne jen jednu lžičku a konec. Správné množství, čas, 
kombinace, to vše se musí brát v úvahu. Někteří lidé neradi 
vaří. Mohou jíst, když někdo nabídne, ale bojí se, aby 
neumřeli. Dojdou do restaurace, požádají u kamarádů, utrhnou 
jablíčko u sousedů a přežijí. Ale trpí neustálým nedostatkem 
energie a výživy. Rozhodně se nemohou zbavit nemoci. Ty si 
pěstují díky dodržování zachování své lenosti. Aby se 
neutratilo moc peněz a nevypadlo se z lenosti, pěstují si takoví 
lidé nemoci, suchosti, vyhublosti, obéznosti. Trpí s tím. 
Nemoci si pěstujeme. Když dodáváme do života všechny 
podstatné ingredience, které jsou potřeba, jsme vyvážení.

V rámci seminářů na Kuti se lidé setkávají s vařením, 
cvičením, dýcháním, zpíváním, tancováním, poznáním i 
malováním.

22



Mysl je hlavním faktorem života
Život je jeden proces. Každý proces je záležitostí mnoha 
faktorů, včetně času a prostoru, začátku, udržování, skončení, 
neustálého úsilí k přetrvání procesu. Máme dennodenně od 
rána do večera, od večera do rána stále úsilí, abychom stále žili.
Snažíme se každou chvíli, abychom přežili i další čas.

A to úsilí je tak silné, že když někdo říká, že za chvilku máme 
zemřít, tak to nepřipustíme. Uděláme všechno pro to, abychom 
neumřeli. Síla, úsilí, záměr života je ohromný. Když je v 
procesu úsilí, je naděje že proces přežije. Bez úsilí, záměru a 
motivu proces skončí. To známe moc dobře z určitých situací, 
kdy člověk například najednou přestává mít zájem o jídlo, má 
averzi k přátelům, k rodině. Je znechucený, nechce ani otevřít 
oči a chce spát jako mrtvola. Přichází deprese, bolavé tělo, 
ztráta životní šťávy. V tu chvíli se začnou v těle hromadit 
tkáně, nedochází k přirozené detoxikaci a regeneraci. Člověk je
živá mrtvola. Chybí šťáva pro život. Každý proces, stejně jako 
život, vyžaduje neustálé úsilí o žití. Chci žít.

Nemáme jen jeden záměr. Naše záměry nesmí končit. Ne, že se
najíme a pak už nemáme žádný plán. Takhle život nevypadá. 
Jakmile se najíme, vzniká další motiv. Nádobí je potřeba dát do
myčky.  Ani nedokončíme plnění myčky a už si vaříme kávu a 
plánujeme, že musíme zavolat na dva zmeškané hovory. Ještě 
ani nevytočíme číslo a už víme, že musíme zavřít dveře, 
protože do bytu táhne. Ani nedojdeme ke dveřím a 
vzpomeneme si, že klíče jsou v autě. Jdeme k autu a zazvoní 

23



telefon. Telefon nevezmeme, protože si uvědomíme, že je čas 
na vaření. Ještě nezačneme vařit a už je zase něco. Motor v 
hlavě nás neustále honí. Podobně jako zlý šéf. Šéf zadává 
úkoly dřív, než stačíme dokončit ty předchozí. Když šéf z práce
odejde dřív, práci odložíme. Ten ale předpokládá, že vše máme 
hotovo a připraví další úkoly. Nás pak tedy čeká hned dvojitý 
úkol. Takového přísného, neúnavného a zlého šéfa máme v 
hlavě. Neúnavný šéf nás neustále honí, stále nám říká, co 
máme dělat. Když si chvilku odlehčíme, máme hned dvojitou 
dávku práce. To držíme jen v hlavě, ale šéf s tím nepočítá. 
Proto přidá další a už máme trojitou dávku práce. Naše mysl 
konstantně a nepřetržitě připravuje úkoly, které máme 
vykonávat. Jsme dokonalými otroky svého šéfa. Šéfovi 
můžeme dát výpověď, ale mysli ne. Té jsme otrokem na celý 
život. Jediná možnost je stát se OSVČ. Pokud jsme OSVČ,  
probudíme se, kdy chceme, uděláme si dovolenou, kdy 
chceme, na ničem nezáleží. Ale OSVČ hrozí, že když nezaplatí 
zdravotní a sociální pojištění včas, pak nastane problém. Když 
nezaplatí telefon, vypnou ho. OSVČ je krásná věc, ale velmi 
problémová. Je tedy lepší ten šéf.

Odvážní lidé se stanou OSVČ a umí hospodařit. Když se 
člověk stává OSVČ své mysli, potom s myslí dělá, co chce.

Jako pracovník nemá nárok na nic. Co řekne šéf, to se musí 
udělat. Nic jiného si nemůže dovolit.

Šéf řekne, abychom napsali dvě stránky, vytvořili tabulku a vše
vypočítali. Pracovník má nárok pouze na to, napsat a vypočítat 
tabulku. Jestli si pracovník řekne, že ten text, který bude psát, 

24



nemá žádný smysl, že je to kravina, zadaná čísla, že jsou 
ztrátová a začne šéfovi radit a ukazovat mu, jak je sám chytrý, 
brzy dostane výpověď.

Když je člověk OSVČ, přečte si, co má napsat. Napíše to a má 
to i smysl. Dostane za to dvojité peníze. Když to smysl nemá, 
nebude to dělat zbytečně. Posoudí to. Pracovník tuto možnost 
nemá. Prodává své hodiny práce a za to má peníze. Pak nemá 
žádný nárok na vyjádření svých názorů. Jestli se vyjadřuje, tak 
má průšvih. To se nesmí. Okamžitě by dostal výpověď. OSVČ 
může dělat, co chce, je OSVČ své mysli. Jsme svobodní. Mysl 
můžeme mít soukromou. To je v našich rukách.

Rozhodujeme o tom, co máme jíst, co máme pít, co máme 
dělat, jak máme mluvit, poslouchat, kdy si vzít dovolenou, kdy 
kopat na zahradě. Jsme svobodní. Když je člověk svobodný, 
má mysl v hrsti. S myslí je dohoda, spolupráce. Mysl je přítel. 
Tak si svobodně rozhodujeme o svém konání. OSVČ nemá 
napětí, že musí být v osm hodin v práci a od jedné do dvou mít 
pauzu. V pauze se najíst nebo jít nakupovat. Obě věci se 
nestihnou, protože ve dvě musí být zaměstnanec zpět v 
kanceláři. Ve čtyři si pak může píchnout kartu a odejít domů. 
OSVČ nemá omezení, je svobodný. Zaměstnanec je připoutaný
k práci, k šéfovi, k výplatě, k dovolené. Je připoutaný a 
svázaný spoustou pravidel. OSVČ je svobodný. Neexistuje 
pevný denní režim. Někdy pracuje do dvou rána a někdy celý 
týden nepracuje. Nepřipoutaností se cítí OSVČ svobodná. 
Svobodná mysl. Zaměstnanec si nemůže dovolit vyměnit každé
dva roky auto, každý měsíc být na týden u moře na dovolené, 
mít chatu v horách, vilu v Praze. OSVČ ano. Může udělat 

25



nějakou mimořádnou práci. Může dělat, co chce.

Zaměstnanci se dívají na OSVČ a přejí si, aby OSVČ byly 
zrušené. Závidí, že pracují také osm hodin denně a mají více 
peněz než oni. Dotyčný pláče nad tím, že skoro nic nemá. 
OSVČ děti nemá, ale on má tři. Proto si přeje, aby OSVČ měly
velké daně, aby byl rozprodaný jejich majetek a podobně. Tak 
ve společnosti vzniká žárlivost, hněv a nespokojenost. OSVČ 
má také kamarády, ale většinou jsou to také OSVČ. Rozumí si, 
obchodují spolu, udělají dohody a jedou dál. Zaměstnanci mají 
většinou své pracovní odbory a nutí zaměstnavatele, aby se 
postaral o každý jejich požadavek. Zaměstnanci jsou závislí, 
OSVČ jsou svobodné. Stejně tak je naše mysl buď závislá, 
nebo svobodná.

Tak je to v rámci chování člověka. Člověk se může chovat 
svobodně nebo otrocky. Když se chová svobodně, má sílu 
rozhodnout a hodnotit. Protože takový člověk není závislý. 
Otrok tuto možnost nemá.

Když je mysl svobodná, může si říci, že ráno je potřeba cvičit 
pránajámu. Tou se udrží dobrý krevní oběh, krevní tlak, zmizí 
arytmie srdce, astma, bolesti zad, bolesti krku. Všechno bude 
mít pod kontrolou. Toto je poznání svobodné mysli. Když chce,
naladí se na společnou mysl, protože je OSVČ.

Když je mysl otrokem, je pro ní ranní spaní nádherné. Nejlépe 
se spí v osm. Budit se v deset hodit, ale v devět muset být v 
práci, to je první otroctví. Spaní do osmi je nádherné, druhé 
otroctví. Ve dvanáct večer si dát kachnu je také super. Ve 
dvanáct večer si dá člověk večeři, pak tři piva, dvě hodiny 

26



pracuje. V pět hodin si jde lehnout, v osm přijde tvrdé chrápání,
ale současně i budíček. Tak je člověk otrokem úplně všeho. 
Otrokem kachny, piva, spaní, v devět hodin nástupu do práce. 
Tělo je zhroucené a nemůže pro to dělat nic. Když je mysl 
svobodná, je tam poznání a poznání se realizuje. Je to 
nepřipoutanost. Je to dodržování zásad života. Život vyžaduje 
každé ráno pránajám, rozcvičení, teplou snídani, promluvit si s 
rodinou, s dětmi, manželkou, manželem, oškrábat z auta sníh a 
jet do práce.

Dodržení času a prostoru. 

Samozřejmě volba času a prostoru v jakém čase a kde mám 
být, v jakém prostoru mám být, s kým být, s kým mám žít, to je
má volba, to je mé rozhodnutí, to je mé poznání. Tento člověk 
je fajn, tento člověk je hnusný, to je mé poznání. Tady mám 
svobodu. Vybírám si, co chci, ale když jsem v určitém čase a 
prostoru tak musím konat to, co jsem si rozhodl.

Konání nezavazuje. To konání nepřináší žádný smutek, to 
konání nepřináší žádnou radost, to konání přináší spokojenost, 
že jsem udělal, co jsem chtěl. Takový styl života je 
plnohodnotné osvobození mysli. Použití plnohodnotného 
poznání. Dnes se ale setkáváme s jinou situací. Lidé mají jiné 
poznání a realizaci a k tomu není žádné ale. Když jdou dvě 
kamarádky na kávu, vysypou celé poznání, aby to druhý 
praktikoval. Jedna z nich si přečte knížku o pěti Tibeťanech a 
hned své kamarádce říká, že to musí také dělat. Kamarádka si 
také přečte jednu knížku, nebo absolvuje nějaký kurz ájurvédy 
a hned poučuje, že je potřeba dělat pránajámu a vařit jídlo na 

27



čonku. Někdo absolvuje kurz a druhý to hned má také dělat. 
Sami nepraktikujeme, ale druhým radíme. Vědomí není pro nás
samotné, pro nás je otroctví. Pro druhé jsou rady o svobodě. 
Takhle ne, to je špatné.

Posbírané poznání a vědomosti je zapotřebí nejdříve 
praktikovat sami na sobě. V první řadě praktikuji sám. Konám 
to, na co svobodná mysl přišla. Co poznala. Co jsme poznali, a 
co konáme. Až to otestujeme, získáme zkušenost, a to nás 
někam dovede. To je absolutní svoboda.

Když něco děláme jen proto, že nám to řekla kamarádka, jsme 
jejím otrokem. Proč to děláme? To ví kamarádka, ne my. Tak je
to špatně.

Sami musíme vědět, co děláme, proč a jak. 

Ať je mysl svobodná, ne podle rad druhých. Rady jsou jen 
informace, to nejsou pravdy. Co vám vyprávím, to není pravda.
To jsou pouze informace a pravdu tomu dáte sami. Vlastním 
rozumem, přemýšlením, uvažováním, vlastním rozhodnutím. 
Buď pak řeknete, že je to pravda nebo hloupost.

Lidé dnes mají v hlavě rádi flash disk (externí paměť). 
Namontují si ho do hlavy a když je třeba mluvit, tak říkají, že v
časopise bylo napsáno, že máslo z burských oříšků podporuje 
tvorbu rakoviny.  Když to uslyší někdo druhý, hned řekne, že 
slyšel, že kravské máslo je karcinogenní. A tomu říkáme 
vědomost. Pravda.

Každý vypráví tak, že přenáší informace od A do B. Někdo 
něco říkal, někdo něco ukazoval. Viděli jsme to na TV Nova a 

28



proto je to pravda. Naše pravdy jsou to, co říkal profesor, 
RNDr. nebo ING. Kdo to je, kdo to říká, jestli je to na 
křídovém papíru, jestli to vydal Londýn nebo New York. To je 
v dnešní době potvrzení pravdy. Vlastní přemýšlení, rozum, 
pochopení, vlastní zkušenost není žádná. Vždy se nosí zprávy 
na flash discích, hovoří se o tom, a pak jsou všichni moudří. 
Protože mají několik odněkud zkopírovaných flash disků. To je
dnešní doba. To je konzultace, to je moudrost, to je chytré. 
Vyloženě obráceně. 

Na pravdu přijde člověk tehdy, když jakoukoliv informaci 
prověří a prožije. Pak už nemá zapotřebí říci, že to řekl světec, 
TV Nova, profesor, nebo, že to bylo napsáno v časopisu ELLE.
Není to potřeba říkat, protože je to vyzkoušené a zažité.

Aby měl člověk svobodnou mysl, která poslouchá svého šéfa, 
který se jmenuje vědomí, vědění, poznání, a každou informaci 
zpracuje, přemýšlí o tom, neustále si to pamatuje a vede své 
konání. Ve všech aktivitách vidí proces. Dítě pláče a on ví, že 
pláč je jeden proces.

V každém procesu je záměr toho, kdo ho vede. Kdo vede pláč? 
Proč dítě pláče? Je nějaký záměr, nebo nějaký nástroj k tomu, 
proč pláče? Je nějaké úsilí, které vede k tomu, aby mohlo 
plakat. Pak pláč trvá a nakonec umře. Pláč není. Pozorování 
procesu je pokorný vědomý přístup. To vede k pochopení. Co 
znamená pokora? Odpoutanost, toleranci, vděčnost, mír, 
respektování, člověk je bez emocí, jeho mysl je klidná a necítí 
strach. Nám se ale nelíbí, když dítě pláče. Tak mu dáme 
čokoládu, aby neplakalo. Nerozumíme tomu, proč pláče. Jen se

29



nám pláč nelíbí. Zabouchneme dveře za pláčem a necháme ho s
čokoládou. Takový styl, taková mysl, taková osobnost je 
ignorant. Nevědomý, hloupý a nežijící pravdou. Je otrokem své
mysli, kde není vědomost. Ájurvéda říká, žít vědomě. 
Poznáním žití vytvářet zkušenost, esenci svého konání. Je 
potřeba držet se své pravdy. Tím není člověk otrokem, protože 
moc dobře ví, kudy vede jeho cesta.

Poznání by mělo být guru člověka.

Každý člověk má svého gurua v hlavě. Ať je poznán, ať je 
rozum a pochopení. To je první zásada společného života. 
Neustále vidět v každém procesu záměr, úsilí, ingredience, 
dopředu výsledek. Při setkání s nějakým člověkem poznáváme 
o koho jde, jaký má záměr, jak vystupuje, co má v hlavě, jaký 
má proces, jak co dodržuje, jak se chová. My nemilujeme 
člověka, my milujeme jeho přístupy.

Člověk se mění. Nádherná lesklá pleť v sedmnácti letech se v 
sedmdesáti mění na vrásky, shrbená záda, nestabilní nohy, 
propadlá ramena. Ale v sedmnácti to nebylo. My nemilujeme 
tělo. Tělo je stále stejné, ale časem se změní. Milujeme chování
člověka.

Když se změní chování, už ho nemilujeme. V sedmnácti se 
nám líbí kluk se širokými rameny, který má jistou řeč. 
Zamilujeme se do něj. Pak ten kluk, který měl ramena a stále 
stejné tělo, má každý den v sobě dvanáct piv. Každý večer 
pivo. Najednou už nemá moudrost a horko těžko mluví. Když 
promluví zeptá se, kde je otvírák. V tu chvíli už neříkáme, že 
ho milujeme. Ale je to stejný člověk, kterého jsme milovali. 

30



Milovali jsme jeho chování. Protože se změnilo, změnilo se i 
naše chování. Takto je chování pro lidskou mysl podstatné. V 
ájurvédě je toto chování hodně zdůrazněné a je považované za 
klíčové pro proces života.

Jaké je chování, podle toho je společnost. Podle toho je rodina. 
Podle toho je od rána do večera nálada, spánek, dýchání, podle 
toho bije srdce, podle toho se vytváří pocit.

Pro zdraví teď najednou hledáme ájurvédu. Jen kvůli tomu, že 
máme zdravotní potíže, si najdeme ájurvédu. Ájurvéda se ptá: 
Kdopak tu nemoc přinesl? Přivezla jí služba PPL nebo Česká 
pošta? Kdo jí přinesl? Tu nemoc přinesla nevědomost a 
chování. Prohrála vědomost a tím se změnilo chování. Tím se 
změnily hormony, enzymy, tkáně, orgány, celé tělo.

Příčinou většiny nemocí je naše psychika. Jsou i některé 
nemoci, které způsobí například změna počasí, kousnutí 
pavouka, hmyzu, použití jedu a podobně. Tyto zdroje nemocí 
jsou ale minimální. Většina nemocí má původ v našem 
chování, které vychází z našeho rozumu. Z našeho rozumu, 
které vychází z našeho poznání.

Takto ájurvéda popisuje lidi, kteří trpí. Ale lidé netrpí, trpí 
chování. Člověk neonemocní, onemocní chování. Záměry, 
vlastnosti mysli, ty onemocní. Mysl a funkčnosti mysli jsou v 
ájurvédě detailně popsané. Chování je projev. Projev vlastností 
mysli. Vlastnosti mysli, které jsou neustále stejné. Akorát jejich
nevědomostí se předávkujeme. A to předávkování vlastností 
změní chování.

31



Každý člověk má hlad. Hlad je přirozená vlastnost člověka. 
Když někdo přinese dort, nechá ho v kuchyni a na chvilku 
odejde, Govind ho uvidí a myslí si, že se bude rozdělovat mezi 
10 lidí a že on dostane jen malý kousíček. Nikdo to teď nevidí, 
tak si jeden kus zastrčí oběma rukama do pusy a kus ještě 
schová, aby to nikdo nenašel. Hlad je v pořádku. Ale to 
množství, kdy sníme celý dort a ani nikomu nenecháme, v 
pořádku není. Ale poděkuji, že byl moc dobrý. Tu dávku si 
určuji sám. Hlad není špatný, ale ta dávka, kterou se člověk 
uspokojí, může být špatná.

Radost, spokojenost, hněv, vášeň, touha, připoutanost, sobectví,
chamtivost, jsou samozřejmé. Jsou to vlastnosti mysli. Z toho 
se nedá absolutně osvobodit, ale určitá dávka je správná a 
dobrá.

Předávkováním hněvu, vášně a sobectví se chování zhroutí. 
Společnost se rozpadne, rozpadne se rodina, kolektiv, tělo, 
orgány, tkáně. Zůstane jen sobectví, chamtivost, chtivost, 
touhy, vášně. Vše je předávkované. Předávkovaná část mysli je
z daleka vidět právě z chování.

Teplo je výborná věc. Tak v domě zatopíme, uvaříme jídlo. Ale 
předávkováním tepla spálíme dům, jídlo i kotel.

Určitá kombinace vlastností mysli je pro proces ideální. Sůl je 
výborná věc, když máme půl lžičky do svého celého jídla. Ale 
když přidáme jednu celou lžičku soli místo cukru do kávy, káva
nebude k pití.

Stejně tak, když se sobectví, chamtivost, chtivost v mysli 

32



předávkuje, tak s tím člověkem partner nemůže žít. Sousedi ho 
ignorují a děti s ním nemohou být, protože dávka těchto 
vlastností je silná. Není přiměřená. Mysl má své guny, 
vlastnosti v optimálním množství. V určité kombinaci je to pro 
proces akceptovatelné, i pro společnost, pro mysl, harmonii, 
rodinu a proces zdraví se udržuje.

Kontaminovanou a předávkovanou vášní, hněvem, touhou, 
připoutaností, sobectvím a žárlivostí se proces rozpadá. Proces 
stárne a proces zahyne. Což ale není cílem úmyslu procesu. 
Cílem našeho života je žít.

Ale abychom žili, je třeba mít vyvážené ingredience mysli. 
Vyváženou vášeň, hněv, sobectví, připoutanost, žárlivost, hněv. 
Naopak, když poznáváme, že pro někoho je půlka lžičky soli 
příliš, tak ji ubereme.

Když je hodně vášně nebo hněvu, stáhneme je. Když je 
žárlivost, nespokojenost, připoutanost, stáhneme je. Ještě 
snížíme dávku, když zjišťujeme, že pro naši společnost, rodinu,
tělo, okolí, ta dávka, kterou používáme je příliš. Mne nezajímá 
dávka, mne zajímá rodina, společnost, tělo, zdraví. Proto tu 
dávku upravím. Upravením dávky se zase vše sloučí. Proces 
naběhne na svůj režim a zase vše funguje.

Otázka: Jak mám ubrat množství určité vlastnosti v mé 
mysli?

Je to úplně stejné a snadné. Jak jsme si to nabrali, tak ubereme. 
To znamená, poznáním, připomínáním, vzpomínáním, 
přiznáním, uvědoměním a zapamatováním. 

33



To je vědomá náprava poškozeného procesu, poškozené 
společnosti, poškozené rodiny, poškozeného těla, poškozené 
tkáně. Příčiny, které překáží ozdravení procesu se utáhnou a 
odstraní. Tato kapitola, kde ájurvéda vypráví, jak se chování 
stává příčinou poruchy systému, se nazývá VIHÁR.

Je to jen úvod. Ájurvéda popisuje od rána do rána, jak by 
člověk měl dodržet svůj režim v rámci chování, jak se chovat k
partnerovi, k dětem, sousedům, přátelům, veřejnosti, 
společnosti, k sobě. 

Tyto všechny důležité body jsou v ájurvédě dobře 
rozpracované. 

Pro rozkódování a vysvětlení viháru existuje mnoho pojmů. V 
tuto chvíli se tomuto tématu nemůžeme věnovat, protože 
nemáme tolik času. Téma vyžaduje hromadu slov a toto je jen 
takový průlet, seznámení se s ájurvédou.

Za šestadvacet let co jsem v Čechách jsem zjistil, že lidé tady 
nemají žádný problém.  Ani s jídlem, bydlením, oblékáním, 
auty, ani botami. Každý má desetinásobně více než by 
potřeboval. Když se otevře skříň a spočítají se ramínka, kolik je
tam hadrů, tak je to 30x až 50x více, než mají lidé v Africe 
nebo Indii. Tam mají jen jedny sandály a nosí je tak dlouho, 
dokud se už nedají opravit. Tady máme pro každou příležitost 
jiné boty, v kombinaci s různými šaty. S tím nemá Česká 
republika problém, je blahobyt. S čím má ale tato společnost 
problém, je chování. Byl jsem v šoku, když jsem zjistil, kolik 

34



je tu rozvedených rodin. Neuměl jsem pochopit, proč. To 
nemají co jíst a proto se rozvedli? Nemají kde bydlet, nebo co 
oblékat a proto se rozvedli? Ne, rozvedli se, protože jejich 
extrémní dávky sobectví, žárlivosti, vášně, já, svůj a můj, 
připoutanosti, je přespříliš.  A ta dávka roztrhává rodinu. 
Velkorysost je nulová, nulová je tolerance, vděčnost, respekt.

Pak samozřejmě spolu dva lidé nemohou vydržet v jednom 
bytě. To je to, co lidem v západní kultuře chybí. Vděčnost se 
počítá. Já jsem ti dal kytičku na vánoce, co mi dáš ty, když 
mám za chvilku taky narozeniny? Co mi dáš? Když nic nedáš, 
tak jsi zlá, tak s tebou nic společného nechci mít. Tomu se říká:
„JÁ daruju.“ Ještě napíšu, kolik jsem dala, kdo kolik mi vrátil. 
Nejen to. Mám dítě, o které jsem se JÁ sedmnáct let a čtyřicet 
dní a tolik hodin starala a teď se musí starat ono o mne. 

„JÁ jsem do něho investovala 2740 tisíc korun a ty mi 
nepřineseš ani flašku vína. Dala jsem ti desatery kalhoty, a ty 
mi nedáš ani šátek. Ty jsi skrblík, ani nic nedáš. Podívej, kolik 
jsem dala, všechno to mám napsáno na seznamu.“ To je 
vyúčtování daru.

Lidé v Evropě nejsou nemocní kvůli hmotným příčinám, jsou 
nemocní díky psychickým příčinám. Evropská vyspělá kultura 
je hladová a jejím deficitem je chování. Vášeň, hněv, touha, 
připoutanost a sobectví hodně převažuje. Lidé jsou velice chudí
v toleranci, vděčnosti, respektu i soucitu. Tito lidé jsou strašně 
chudým národem. Chudou kulturou.

Jsou bohatí v eurech, v korunách, oblečení, botách. V tom je 
jejich bohatství. Ale chování je příčinou nemocí.

35



Často se setkávám s lidmi, kteří říkají, že trpí nemocemi. S 
hrůzou zjišťuji stále stejnou příčinu - chování.

Chování se stává příčinou, a to chování si nevymýšlí lidé sami. 
To ta společnost, která ani jinak nedá. Pořád jen nabízí. 
Dědeček, babička, maminka, tatínek, škola, učitelé, přátelé, 
všichni učí stále stejnou věc. „Buď sobecká, netoleruj, buď 
chamtivá, chtivá, žárlivá.“ Na koho se člověk podívá, tam jsou 
rady a porady. Ani přátelé, ani škola, rodina, nikdo to ani jinak 
neučí. Ať každý člověk je bohatý, v sobectví, chamtivosti, 
chtivosti a z toho ať má palác. Z toho ať má narvané trezory. 
Pak je samozřejmě cesta ke šťastnému životu, k lásce, k 
soucitu zarostlá plevelem a vysokými kopřivami. Ani se nedá 
projít. Je zastaralá, nepoužíváme ji. Mysl je pod tlakem. Je to 
předávkování soli v kávě. Máme pít kávu, kde je místo cukru 
sůl. To se nedá pít. Ájurvéda říká hodně i o tom domečku, i o 
těch šatech. O tom také mluví. O tom tady nemusíme mluvit, 
protože toho je tu nad poměry. Ájurvéda mluví o chování, o 
jídle, o cvičení.

Evropská hlava je vysoce vyvinutá, přemýšlivá, inteligentní a 
považuje většinu parametrů za samozřejmost. Ale o chování 
ponětí nemá.

Proto by bylo dobré, aby tato kapitola o poznání a rozumu byla
touto vyspělou kulturou zahrnuta do rámce své výchovy. 
Kdyby se evropský člověk uměl chovat, tak by byl skoro 
nesmrtelný, protože mu ostatní věci nechybí. Je příkladem pro 
bohy. Jedinou věcí, co tady chybí je chování.

Myslím, že ti kteří začali s ájurvédou dříve nebo později, po 

36



několikerém přečtení, poznání, poslouchání, určitě jednou 
dojdou k nápravě chování, a nastaví se blahobyt ve zdraví, v 
těle a  v životě bude úspěch.

Nám nic nechybí. Chybí malá vděčnost, chybí tolerance, 
respekt. Není toho moc, co chybí. Velkorysost nemít zcela na 
nule. Když je prázdná nádrž, pak se ani nedá auto nastartovat.

Ájurvéda není o medikamentech, bylinkách, procedurách nebo 
masážích. Ájurvéda je o celkové funkci procesu života. Co 
chybí dodat, aby fungoval lidský život?

Někdy je potřeba něco opravit i na hmotné úrovni. Když 
člověku na jaře nebo na podzim vyschne kůže, je třeba tělo 
promasírovat. Když je hlad, je potřeba se najíst. Když je člověk
unavený je potřeba si lehnout. To jsou samozřejmé věci. Když 
jsou zácpy, je potřeba udělat klystýr. Když je zadušený 
hrudník, přijde na řadu zvracení. Když nefunguje žaludek, 
vypláchne se zažívací soustava. Je potřeba dát si nějaké 
bylinky, medikamenty, opravit hmotné části těla. To je na 
místě. Je to samozřejmé. Stačí to udělat jednou a je to na věky. 
Ale pokud se nezmění chování, jsou zdroje trápení neustále 
zapnuté. Jako když vytíráme podlahu a máme prasklý 
vodovodní kohoutek. Můžeme vytírat jak chceme, můžeme 
vytírat i americkou houbou a stačit to nebude. Protože 
kohoutek bude stále téct. Ale pokud tomu budeme rozumět, 
budeme instalatéři, kohout zastavíme a vytírání nebude 
potřeba. Přijdeme druhý den a vše bude vyschlé. Jestliže je 
zdroj poruchy v procesu zdraví v chování musí se zastavit. 
Musí přijít rozum. Je potřeba hmotná náprava, ale rozhodně to 

37



nebude znamenat celou opravu. Ájurvéda se věnuje procesu. 
Proces je v rukách záměru mysli, vědomí. Hmoty jsou pouze 
nástrojem, vyjádřením své vlastnosti. Ájurvéda učí o 
nemocech, léčbě, procedurách, masážích. To je její součástí. 
Ale toto jsou jen ty hmotné úrovně. Příčinná úroveň je záměr, 
mysl, zkušenost, čím jsme přesvědčeni a podobně.

Otázka: Jezdím už nějakou dobu do Afriky a díky tomu, že 
jsem se tam setkala s tou největší chudobou, tak mám 
problém s touto společností, o které tady hovoříme. Až mi to 
překáží, protože já to špatně snáším. Ti lidé, kteří mají úplně 
všechno a neumí nic jiného, nemají vděčnost ani pokoru. 
Neumí si ničeho vážit. Tak jsem ráda, že to není jen můj 
pocit. Že to není vykolejenost, ale že to tak je.

Pokora není samostatné slovo. Je to jedno slovo o pár 
písmenkách, ale je to občanský průkaz člověka, který řekne, 
kde bydlí, kde se narodil. Je to kompletní zpráva. O čem tento 
průkaz vypovídá? O chamtivosti, chtivosti, respektu, vděčnosti.
Pokora je klíčem k úspěchu člověka. Úspěchu poznání. Úspěch
neznamená vydělané dva milióny korun. 

Říká se tomu vinaj. Člověk může mít pokoru tehdy, když 
uřízne svou hlavu. To znamená, že JÁ to nejsem. Jsi jenom TY.
Je to jenom ten druhý. JÁ to nejsem. 

Ve všech kulturách je běžný pozdrav. První setkání začíná s 
pokorou. Jako pozdrav používáme: dobrý den. V různých 
kulturách se používají různé pozdravy. Muslimové používají 
alejkum salam. Ve védské kultuře je také pozdrav.

38



Ten pozdrav je namasté. Nam znamená, já už jsem na zemi  a 
asté znamená před vámi. To znamená, jen vy jste, já nejsem.

Když manželka řekne manželovi namasté, já to nejsem, jen ty 
jsi, ani nemá nárok říci, dej mi peníze na nákup. Jestli mi to 
dáš, to jsi ty, jestli nedáš, to jsi ty, já to ani nepotřebuji, ani to 
nejsem. Manžela musí samotného napadnout, že lednička je 
prázdná a musí dát peníze, aby se mohlo nakoupit. Drahá 
namasté, já také nejsem, jenom jsi ty. On vytáhne peněženku a 
řekne: „Tady máš peníze.“

Manželka vezme peněženku a řekne si, co z peněz všechno 
musí zaplatit. Benzín, elektřinu, plyn. Zbude 150 Kč na týdenní
nákup. Původně si chystala seznam, že si potřebuje koupit boty
k modrým šatům. Nakonec řekne, že na to peníze nezbudou a 
nic nechce. Radši koupí brambory. Manželku toto automaticky 
napadne. Když ona bude cítit vděčnost a pokoru k manželovi a 
manžel k ní, není možné, aby se takové manželství roztrhlo. 
Takové manželství bude mít touhu žít i v dalším životě stejně. 
To je ta tolerance a respekt. Jen ty jsi, já to nejsem. Je to 
ohromná věc, ale hodně náročná.

V některých kulturách je tato praxe dodnes velice živá, i když 
se západní vítr rozšiřuje po celém světě a dostane se i do 
Afriky. My umíme a známe můj a moje peněženka, moje 
kreditní karta, můj výdělek. „A co máš ty? Své si schovám a 
použiji tvé.“

Je to myšlenka na svůj úspěch, své naplnění chuti, na své 
zájmy. Tam je kořen. Kamarádka kamarádce vynadá, jak se to 
chová, že z manžela musí taky něco mít. Že manžel musí 

39



zaplatit všechno, pokud jí miluje. Takové jsou kamarádky, 
taková je rodina, taková je maminka, dědeček, takoví jsou 
příbuzní i přátelé. Oni neřeknou, aby mu dala co on chce. 
Manžela má ráda, tak o co jde? Chce dům, tak ať mu dá dům. 
Když se člověk narodí, ještě ani nemá své jméno. Co je člověk 
zač? S čím přijde na zem? S nahotou a s nahotou i odchází. Co 
je předmětem trápení? Byt, dům, auto? Kolik je takových 
kamarádů, kteří to svým kamarádům takto vysvětlí? Jen člověk
dostane doporučení, ať se podívá na Paragraf číslo 3 
Občanského zákoníku, kde je napsáno, že manžel musí dál 
manželce půlku majetku. Jakmile to neudělá, hned je potřeba 
předat věc právníkovi a rovnou k soudu. Tím si manželé doma 
udělají ještě větší peklo. Vytvoří se velká propast. Takové jsou 
naše rady a porady. Je to nevědomost. A to je smutné.

O pokoře není řeč. Pokora přijde tehdy, když člověk sám sebe 
poznává. Kdy poznává, co je život, co znamená, co je mysl, co 
znamená duše, samskáry. Když nepoznávám své, jak mohu 
poznat druhé?

Když poznávám své sobectví, tak vidím sobectví druhých. Jako
zloděj. Moc dobře zná další zloděje. Nejlepší policista je 
nejlepší zloděj. Má to zažité.

Nejdříve je důležité rozpoznat své zájmy, své vlastnosti, své 
chování. Pak máme šanci,dívat se okolo a někde se projevovat. 
Člověk se projevuje jen v tom, v čem má ve své zkušenosti, v 
čem si je jistý. Je nutný osobní trénink. Nejprve je potřeba 
rozpoznat teorii a postupně jí převádět do praxe. Žít s tím.

Čím více člověk přichází k poznání, tím více je sám. 

40



Čím více poznává, že všechno je hmota, tedy i radost, tělo, 
bolest, tím více hmotu, všechny ty věci odpuzuje. Zjišťuje se 
samozřejmost. Když rozpoznáme psa, stačí piškotky a bude 
hýbat ocáskem. Když nepoznáme, že jde o psa, krmíme ho 
rajčaty. My máme rádi rajčata, tak pes je také musí jíst. 

Pokora není samostatné slovo, je propojeno s více výrazy.

Jde tedy vždy o praxi vlastního života, vlastního rozumu, 
vlastního citu. Není to daleko. Jsme obklopeni společností a 
vše můžeme hned vidět. Často lžeme. Neříkáme pravdu. Věci 
buď říkáme nebo neříkáme s nějakým záměrem. Na někoho se 
usmějeme a něco pěkného řekneme, protože chceme, aby za 
námi dotyčný zase přišel. Je potřeba rozlišit, k jakému záměru 
jsou slova napojená. Jestli jsou napojená k sobectví, radosti a 
podobně. V každém vyjádření, mluvení, konání je vidět záměr. 
Ten je vidět rozumem, který vidí. Oči to nevidí, uši to neslyší. 
Záměr je vidět pouze a jen rozumem.

Ti, kteří věří slovům, pohledům, pachům či dotekům, nemají 
ponětí, co je záměr.

Zjistit záměr je jen v rukách rozumu. Rozum druhého člověka 
se nedá poznat, není vidět. Je to neviditelná záležitost. Jen 
poznáme, když se nějak projeví, když promluví, když se 
pohybuje, když něco udělá. Tehdy poznáme záměr. Do té doby 
záměr poznat není. Ájurvédař ale záměr vidí. Pro ájurvédaře je 
důležité vidět záměr.

Když něco vyjadřujeme, neříkáme záměr. Nějak jinak to 
zakroutíme. Dá se říct: „Margit, ty jsi moc hezká holka, moc 

41



hodná holka.“ Slova takto vykroutím, protože chci, aby zítra 
přišla. Ne, aby zítra nepřišla. Když jí řeknu, co to hrozně 
hnusného a smradlavého uvařila, že se to nedalo jíst, bude to se
záměrem, aby už zítra nepřišla. Něco říkáme, nějak se tváříme. 
Čtyřiadvacet hodin denně se falešně chováme podle našich 
záměrů. Záměry nejsou přímočaré. Vždy se přizpůsobujeme.

Když má dotyčný rozum, intelekt, buddhi, tak se jenom 
usmívá, protože ty záměry vidí. Jako maminka u malého dítěte,
kdy ví, že už bonbónek dalo do pusy, i když mu to zakázala. 
Přesto si ho vzalo a lže, že ho nejedl. Přitom ho má na jazyku. 
Myslí si, že když zavře pusu, nebude to vidět. Lidé si myslí, že 
všechno schovají. Ale nemají ponětí o tom, co je rozum, co je 
intelekt. Před intelektem se nedá nic schovat. Ájurvéda je 
intelekt. Ájurvéda je obor pro intelekt, rozum a nedá se nic 
skrývat.

Můžeme si něco myslet, ale před rozumem se nic neskryje. 
Jako malé miminko, které může dělat před maminkou co chce, 
ale ona všechno pozná. Dítě si může myslet, co chce, ale 
maminka zná skutečnosti, zná záměr dítěte.

Tak je to i ve společnosti. Pro intelekt, rozum je vše odhaleno. I
vědomost je odhalena, i mysl je odhalena, i čas a prostor je 
odhalen, všechno je odhaleno.

Tu schopnost máme. Můžeme ji použít. Čas máme jen jeden a 
dvě věci na jeden čas se nevejdou. Buď máme rozum, nebo 
přiblblou mysl. Obě varianty se nevejdou. Raději používáme 
přiblblou mysl. Alespoň to ochutnáme, protože rozum ani 
intelekt žádnou chuť nemá. Mysl ano. Ale právě díky její chuti 

42



je snadno odhalena. Rozum svou chuť nemá. Proto se nedá 
odhalit. Rozum se dá odhalit rozumem, intelekt se dá odhalit 
zase jen intelektem. Mysl je odhalitelná.

Používám jen česká slova. Ve chvíli, kdy se začnete věnovat 
ájurvédě, józe a filozofii, nevyhnete se sanskrtským slovům. 
Jedno písmeno znamená jedno slovo a jedno slovo má hodně 
významů. Moc se to nedá překládat. K porozumění objemu 
skutečné ájurvédy a jógy je třeba znát obsah slova. Stačí jedno 
slovo a známe celý proces.

Můžeme říci, že je v lahvi z Plzně dvanáctistupňové pivo, po 
kterém se motá hlava. Ale stačí říct dvanáctka a hned tomu 
takto rozumíme. Takto se používají sanskrtská slova.

Při tomto krátkém průletu ájurvédou jsme se dívali trochu na 
historii, trochu na způsob, jak ájurvéda považuje existenci 
všeho za proces. Každý proces má svůj záměr a podle záměru 
se vybírají prostředky a ingredience. Ty vždy, když jsou 
potřeba k akci, ukáží své vlastnosti. Ukazování vlastností je 
projev procesu. Takto běží proces, existence, život. Vaření je 
proces a záměr je vařit. V záměru už je, že chci vařit 
krupicovou kaši. V záměru už je sladkost, v záměru už je teplé.
Je tam čokoláda, v záměru je i máslo, které promastí. Kaše je 
pak mastná, sladká a teplá. To byl záměr. Podle záměru se 
začínají vybírat ingredience, které mají požadované vlastnosti 
(guny). V tomto případě teplý, sladký a mastný. 

Když otevřeme ledničku, vidíme tam maso, vejce, zeleninu, 
ovoce a mléko. Co je v záměru? V záměru je krupicová kaše. 
Nesáhneme na maso, na vajíčka ani na zeleninu. Sáhneme po 

43



lahvi mléka. V  kuchyni je dřez, myčka, sporák, vařič. 
Použijeme vařič, nehledáme myčku. Sporák je v záměru 
vaření, protože je to zdroj tepla. Pak hledáme nádobu. Jsou tam
hrnce, talíře, lžičky, vidličky, nože, prkýnka. V kuchyni je 
spousta věcí, ale hledáme nějaký wok, který může udržet 
mléko, následně krupicovou kaši. Nalijeme tam mléko, 
přidáme krupici, zapálíme hořák na sporáku a vaříme. Mléko 
se projevilo svou tekutostí a mastnotou. Krupice se projevila 
nafukováním a měkkostí. Mléko se zahustí. Celou dobu bylo 
mléko studené, uzavřené v lahvi, ale když přišel záměr, že bude
krupicová kaše, mléko se aktivovalo a ukázalo se. Krupice se 
aktivovala, sporák se ukázal a projevil se. Vařečka se objevila a
hýbala se. Talíř se projevil, leží na stole a čeká, až se na něj 
nalije krupicová kaše.

Každá věc, každá hmota má své guny, tedy vlastnosti, které se 
projeví, když je nějaký záměr.

Sporák se vypnul a krupicová kaše se snědla. Vše vypadá 
stejně, jako před tím, než proces začal.  Materiály jsou věčné, 
jsou stálé. Záměr je jen někdy. Kuchyň je stále, člověk, který 
vaří je stále, ale krupicová kaše je jen někdy. Není každý den a 
každou chvíli. Je jenom někdy. To někdy má určitý čas. Každý 
proces, nejen krupicová kaše, ale i život, smutek, radost, štěstí, 
neštěstí, úplně všechno jsou procesy. Tak se namícháváme. 
Cítíme se šťastní, když jdeme na záchod a je tam uklizeno, 
navoněno a prkénko je přikryto hygienickým papírem. To dává 
pocit radosti. V jiném případě jdeme na záchod a prkénko je 
špinavé, všude je smrad, chybí světlo a létají tam komáři. V 
tomto případě radost nemáme.

44



Kdo nese tu radost? WC papír, čistota, vůně? Tím se radost 
vytvoří, ale radost je někde jinde. Ty věci dělají radost. Ty věci 
nejsou nic. Jsou to jejich guny. Mouchy, moli, komáři na 
záchodě. Jejich guny jsou nevyhovující.

Ale jejich guny budou vyhovující, když se udělá na zahradě 
kompost. Bio odpad se rychle rozloží.

Guny, vlastnosti jsou vyhovující nebo nevyhovující. Jana je 
tělo, triko, brýle, vlasy. Ale otázkou je, jestli je to vyhovující 
Jana. Jana je dobrá, Jana je špatná. To jsou její guny, její 
vlastnosti. Jestli jsou vlastnosti vyhovující, je kamarádka, jestli 
jsou vlastnosti nevyhovující je ošklivá, nepříjemná a nechci s 
ní mít nic společného. Když jí uvidím, odbočím do vedlejší 
ulice. Když zazvoní u dveří, neotevřu. Nechci s ní mluvit, 
proč? Kvůli jejím vlastnostem, gunám. Vlastnosti jsou to, co se
nám líbí nebo nelíbí.

Když je nějaký tatínek, učitel, řidič, dělník, údržbář, to není 
člověk, to jsou jeho vlastnosti. Ty vlastnosti si vybíráme, podle 
nich si vybíráme, je to dobré nebo je to špatné. Ty dobré 
vyhovují, ty špatné nevyhovují. Čemu? Našim záměrům. Celou
dobu, celý život.

Guny, vlastnosti nejsou viditelné. Viditelná je hmota. Vodu 
vidíme, vlhkost nevidíme. O vlhkosti se domníváme. Oheň 
vidíme. Ale jestli je teplý, laserový, studený, to se domníváme. 
To smysly nevnímají, jen kalkulujeme. Vidíme kámen, ale jestli
je lehký nebo těžký, to nevidíme. To odhadujeme. V hlavě 
máme kalkulačku, vnímáme předměty a jejich vlastnosti. 
Taháme je z paměti, vzpomínáme na své zkušenosti a 

45



odhadujeme vlastnosti. Jejich vlastnosti.

Tato část, přemýšlivá část myšlení vyžaduje zkušenosti a 
přítomnosti předmětů a zkušeností, kterých máme velkou 
zásobu. Voda je mokrá, oheň je teplý, kámen je těžký, Jana je 
podvodnice, Jana je dobrá a velkorysá. Tu zásobu zkušeností, 
kterou máme, to je zásoba vědění, zásoba poznání, zásoba 
zkušeností. Jak se ta zásoba vytváří? Vytváří se naším konáním.
Z toho, co konáme, získáváme zkušenost. Co ta zkušenost je? 
To je esence konání.

Dvacet let pracuje žena v obchodě jako prodavačka. Má v 
hlavě dvacetiletou zkušenost. Když  dostane příležitost někde 
vyjádřit co znamená prodávání, balení zboží, poznávání 
zákazníka, přidání mašličky, tak prodavačka hned ví, jaké jsou 
možnosti, jaké jsou druhy. Od A do Z se její dvacetiletá 
zkušenost odhalí, celý proces prodávání.

Člověk, který nikdy v životě za pultem nestál, nebalil nikdy 
žádné dárky, nedíval se na zákazníka, ten člověk ve své 
zkušenosti nemá prodávání a tyto znalosti. A když stojí před 
tím, že má něco prodávat, tak samozřejmě neví, jak se to dělá, 
kolik má vrátit a podobně. Podá zákazníkovi igelitovou tašku, 
aby si do ní dal zboží. Zákazník hned vidí, že ten člověk nemá 
žádnou zkušenost s prodáváním. Že je to jen náhradní 
prodavač.

Neorientuje se, nemá zkušenost. Jaké má člověk zkušenosti, 
podle toho reaguje. Co je potom výzvou do života? Vytvářet 
zkušenosti poznáním, kde jsou takové kvality, že jednoduše 
univerzálně a vždy odhalí jakoukoli situaci. Jeden člověk v 

46



jednom životě nemůže mít zkušenost ze všeho konání, které 
existuje na zeměkouli. Jana létá do Afriky letadlem, ale neví, 
jak vypadá kabina pilota. Možná to ví z filmu, jak se vzlétá a 
jak se přistává. Neví ale jaká tlačítka ovládat. Pilot zase neví, 
jak se usmívají chudé nahaté děti na stromech. 

Vědění má mimořádnou schopnost a exkluzivní vlastnost. 
Vědění je schopné mít zkušenost na počkání. Všichni lidé 
nemohou mít všechny zkušenosti, ale vědění je schopné tu 
zkušenost mít na počkání. To je vlastnost vědění. 

I když člověk v životě něco nedělal, není pro něj problém 
cokoliv dělat, když má vědění. Vše dělá tak, jako by byl 
zkušený, protože má vědění. 

Co je vědění, tomu se říká vědomost, poznání, gján. Poznání 
tajemství funkce, poznání tajemství procesů. Poznání tajemství 
existence. A proto díky takové schopnosti, člověk jen 
zauvažuje a hned ví, jakoby to dělal každý den.

Jíme krupicovou kaši a z toho automaticky vyplývá, že 
půjdeme i na záchod. Takto je to u každého člověka. Sní krásně
voňavé jídlo a pak jde na záchod. Stolice už nevoní. Vědění a 
poznání člověka je tady dostačující. Ví, že sní voňavé jídlo a 
stolice páchne. Jak dojde k té přeměně? Co všechno musí 
proběhnout, aby se tento proces uskutečnil? Mudrci, kteří toto 
vědění dostali na dlani, popsali celou trávicí soustavu, aniž by 
museli provádět pitvu. Viděli rostlinku, její chování a už věděli,
jakou má vlastnost, co bude dělat v žaludku, co bude dělat v 
cévách, v játrech, v tlustém střevě. Už poznali vědění. Znalost 
je takováto věc. Když se dnes zeptáme, co je to znalost, 

47



dozvíme se, že je to české slovo.

Informace, zkušenost a znalost chápeme takto. Znalost přichází
ze zkušenosti. Vědění nevyžaduje znalost, nevyžaduje 
zkušenost, nevyžaduje informaci. Jak to jde bez zkušenosti? 
Tak, že člověk zná zásady fungování vesmíru.

Krejčí zná nůžky, látku, šicí stroj a ušije vše, co mu přijde do 
ruky. Nepotřebuje žádnou zkušenost, protože je krejčí. Stačí 
šablona, hadr a je hotovo. Margitka je návrhářka a šije šaty. 
Zná tajemství šití. Zkušenost není potřeba i pro další nové 
modely. Gján, nevyžaduje zkušenost. Co je gján, který 
nevyžaduje zkušenost a může vědět? Je to takové know-how 
poznání procesu. Říkalo se tomu jóg. Dnes se tomu říká jóga. 
Na tomto tématu v pradávných dobách velice detailně 
pracovalo mnoho mudrců. Došli k závěru, že nic neexistuje.

Je to záhadný závěr. Nepochopitelný závěr. Jak to, že nic 
neexistuje? Existuje tento klacek, hadřík, křeslo, Govind, 
koberec.

Existuje stůl. Jak to, že někdo říká, že neexistuje? Asi přišel z 
Bohnic. Oni to říkají.

Vidíme koberec a vidíme, že existuje. Můžeme ho i 
nadzvednout. Člověk z Bohnic ale řekne, že to není koberec. 
To co vidíme je svazek bavlněných vláken, to není koberec. 
Koberec neexistuje, svazek vláken existuje. Tak řekneme, že 
existuje vlákno. Ale vlákno neexistuje, existují vlásky bavlny.

Řekneme, že je člověk blázen. Vlákno neexistuje ale vlásky 
bavlny ano? Ani vlásky z bavlny neexistují. To složení je C-H-

48



O-O-N, to je uhlohydrát. Jdeme tedy do laboratoře a 
vytáhneme poznámku z molekulární biochemie, že máme 
uhlohydrát. Ale člověk z Bohnic zase řekne, že uhlohydrát 
neexistuje, že je to sloučenina mnoha atomů. Z jaderné fyziky 
se vytáhne jeden atom a zase někdo řekne, že existuje. Člověk 
z Bohnic zase odvětí, že atom neexistuje, že to jsou protony, 
elektrony a neutrony. Někdo vytáhne elektron a řekne, že 
existuje. Elektron také neexistuje. Je to jen svazek mnoha 
strun. Ani struna neexistuje. Co tedy existuje? 

Celá periodická tabulka prvků jsou jen atomy, elektrony a 
protony. Jejich různé skladby tvoří různé hmoty a vytváří svět. 
To je moderní pojem.

Dříve se říkalo, že ta nejmenší jednotka, ze které je sloučen 
celý vesmír je Brahma. Sice vypadá, že se vyznačuje 
různorodostí, je velmi mnoho různých hmot, ale ve skutečnosti 
je jen jedna věc. Vše je Brahma. Brahma je ta nejmenší 
jednotka. Vše ostatní jsou sloučeniny. Sůl je sloučenina, brýle 
jsou sloučenina. Všechno je sloučenina. Ingredience se 
poskládají a výsledek vypadá různě.

Pro tuto vědomost, pro toto vědění se nejsubtilnější ingredience
nazývá Brahma, ze které je úplně všechno. Když člověk ví, že 
vše je sloučenina, nemá s jakoukoli sloučeninou problém. 
Margi je návrhářka. Zná jádro a umí poznat jakoukoli látku, ze 
které bude šít. Takto mudrci popsali hmoty.  Je jen jedna, 
nejsou dvě. Jen jsou různě sloučeny. Jak se sloučeniny vytváří?
Jak se z toho jednoho vyrábí úplně všechno?

Dáša si chce otevřít cukrárnu v Ostravě na náměstí. Pozve si 

49



kamarádku a řekne jí, že bude otevírat cukrárnu. Poprosí,  aby 
jí rozdala letáky v okolí. Co tedy Dáša udělá? Pronajme 
prostor, naaranžuje skleněnou vitrínu, dá tam tácy, připraví 
cedulky, v Makru koupí hromadu cukru, máslo, mléko a 
mouku.

Přijde do cukrárny. Různě zpracuje mléko na tvaroh, krém, 
šlehačku. Uvaří cukr, hustý sirup, řídký sirup, tvrdý karamel, 
smíchá a vyrobí dvacet druhů cukrovinek. 

Přijde paní a kouká na dvacet druhů sladkostí. Pak zavolá 
kamarádce, že v Ostravě na náměstí je cukrárna, kde je dvacet 
druhů cukrovinek. Ty v tuto chvíli existují, každá chutná jinak, 
ale jsou ze stejných ingrediencí. Ingredience jsou stejné, ale 
každý kousek vypadá jinak. Proč? Je potřeba, aby lidé přišli 
každý den. Kdyby byla každý den stejná kulička na pultě, lidé 
by tak často nechodili. Takže v pondělí budou jiné sladkosti 
než v úterý a jiné ve středu.  Už se projeví záměr Dáši, 
uspokojit každého člověka, ať je v šoku a vše si dá.

Proč se tedy objevují různé sladkosti? Protože je to požadavek 
lidí a zájem a úmysl Dáši. Najednou má Dáša novou knížku 
receptů, za které dostala ocenění. Každá hodina jiná sladkost a 
v knize je dva milióny receptů.

Takže úmysl a záměr, vytváří sloučeninu.

Záměr je jeden, ale aby se realizoval záměr, vyžaduje to mnoho
podob, mnoho hmoty. Záměr je jen běhání. Míra se rozhodne, 
že bude běhat po letišti. To je jednoduchý záměr, ale realizovat 
to je těžké. Potřebuje bílé ponožky, leginy, boty, na zádech 

50



vyšité číslo 68 a rukavice, pochvalu, podporu, volný čas, u 
cesty stojící lidi, kteří by podávali pití. Tím se realizuje běhání.

Takže různorodost. Z jednoho jediného prvku je záměr, úmysl. 
Když se úmysl zklidní a je tam jen klid a mír a nechci nic dělat,
ať si všichni trhnou nohou, pak najednou všechny hmoty, celý 
Brahma stojí na svém místě a nic se nemění.

Jana koupila deset lahví mléka se záměrem vařit krupicovou 
kaši, ale pak ten záměr zmizel. Mléko zůstává mlékem, krupice
krupicí, kastrůlek kastrůlkem, sporák sporákem, nic se nemění. 
Kdo je to ten, kdo neustále něco vyrábí? To je záměr. Mysl je 
ta, která pořád něco chce. Když něco chce, manipuluje s 
hmotami. Ovládáním mysli, poznáním mysli se poznává 
kompletní proces. To poznávání je vědění, gján. Gján zahrnuje 
veškeré prvky příčin. U každé příčiny, která je jasná, následují 
kroky, které jsou také samozřejmě jasné.

Když maminka kouká na malé miminko a vidí, že se neumí 
postavit na nohy, ale leze jen po čtyřech rychle směrem na 
balkón, kde není zábradlí, automaticky ví, co se může stát. Na 
balkón přilétl ptáček a dítě se k němu chce rychle přiblížit. Pták
ulétne a dítě bude chtít za ptákem. V tu chvíli by spadlo dolů z 
balkónu. K tomu není žádná informace potřeba, na to stačí 
vědění, i když se to ještě nikdy nestalo.

Nikdy jsme nezažili smrt. Ale každý o té smrti ví moc dobře. 
Nemáme zkušenost se smrtí, neumřeli jsme, nevynechali jsme 
tělo, že by bylo tělo v krematoriu a my jsme se na to dívali. Ale
moc dobře o té smrti víme. A ještě víme, že nechceme umřít. 
Jak to bez zkušeností víme? 

51



To je vědění, to je gján. Ale takový gján, který úplně všechno 
odhalí. To je vědění. A když to vědění máme, víme, jak mysl 
funguje, jak fungují naše příčiny. Když to vědění nemáme, tak 
nevíme, jak funguje, jenom fungujeme. Vědění není. Gján 
není. Člověk je jenom otrokem jako pejsek, který jenom kouká 
na páníčka, kdy zastrčí ruku do kapsy a podá piškot. Když si 
páníček vezme botu, pes hned ví, že se půjde ven. Tak funguje 
mysl v bytostech. Takovou mysl má i člověk. Není rozdíl mezi 
psy a lidmi. Jsou otroci mysli, otroci zkušenosti. Vědění 
nemají. Nemohou vědět, jak poznat, co jsme zač.

Vznik ájurvédy není experimentální. Moderní věda je 
experimentální věda. V moderní době vše, co se poznává, čemu
říkáme poznání, vychází ze zkušenosti, z experimentu. 
Ájurvéda vychází z vědění, z gján.

To je původ ájurvédy. Vědění říká, že bytost, obzvláště člověk, 
je jeho nekonečný řetěz, který vytváří on sám. A jeho 
nekonečný řetěz, tří článkový řetěz, je mysl, řeč a konání. Mysl
vyžaduje realizaci  záměru. 

Podle záměru začne člověk mluvit, vyjadřovat se a celé tělo 
zaměstná. Zaměstná celé tělo, podle toho kam ten záměr vede. 
Toto konání přináší esenci, která se stává zkušeností a tato 
zkušenost zase vede k blábolení. Opět to zaměstnává celé tělo, 
v jiném čase a prostoru, kam se čas posunul. Jana byla jednou v
Africe. Byla tam celý měsíc a viděla, jak lidé žijí, jaká je 
příroda a podobně. Vrátila se do Čech a zase chtěla zpátky do 
Afriky, kde se jí líbilo.

Co znamená líbilo? Ta zkušenost být tam, to konání. To jedno 

52



konání jí zachutnalo a to vytvoří další konání. Jde ke 
kamarádce a říká, že jsou v Čechách všichni divní. Co říká? 
Mluví o svém záměru, že časem musí jít zase do Afriky. Jde do 
obchodu a koupí si pantofle. Proč jde k regálu s botami? 
Protože v Africe nejsou boty. Od rána do večera jen probíhá 
realizace našich záměrů. Jana je stále v Africe, hledá v 
knížkách informace o Africe, hledá stanici, kde se mluví o 
Africe. Protože v samskárách, ve zkušenostech je Afrika.

Je to záměr, že chci vytáhnout všechny peníze, které má Margi 
v kapse. Proč? Protože Margi má velkou kabelku, ze které 
koukají pětitisícovky. Řeknu jí, že jí pohlídám peněženku. 
Blábolím, chovám se podle záměru, zaměstnám do toho celé 
tělo. Nejen ruce a tělo, ale i nervy, cévy, orgány, kompletní 
fyziologii.

Takže mysl, řeč, konání je takový koloběh, do kterého je 
člověk namočen celý život. Každý den, každou chvíli. Co říká?
Mluví ze zkušenosti, co to tělo dělá, co ruce dělají, co nohy 
dělají, co dělá zažívací systém, orgány. Jen pro to, aby se 
realizovaly záměry.

To je poznání. Člověk je otrokem, člověk je zvíře. Má zavřené 
oči a pořád vede a pohání mlýn, který mele. Jsme otrokem tří 
článků. Mysli, řeči a konání. Jestli je to policie, armáda, voják, 
úředník, politik, manažer, majitel, dělník, kdokoliv. Úplně 
všechny bytosti. Všichni lidé jsou otrokem své mysli a řeči. 
Tím se lidé liší. Všichni mají stejné jídlo, ale jsou rozdílní. Co 
uvaří Margi, to sní. Každý budeme trávit jinak, každý máme 
jinou mysl a kvůli tomu jinak blábolíme a každý jinak 

53



vypadáme. Naše různorodost, které se říká v moderní medicíně
genetika, jsou v ájurvédě různé záměry k životu, různá mysl, 
řeči, konání. Když se mysl udrží čistá, řeči jsou čisté, pak i 
konání je čisté. Když je v mysli podvod, něco vyhrábnout, 
odcizit cizí majetek, prosadit se, řeči jsou takové, a konání je 
také takové. Konání a mluva jsou stoprocentním náznakem 
stavu mysli.

Když uvaříte jídlo a zamotáte ho do papíru, zastrčíte do 
kabelky jako svačinu, jdete do práce a je 10.30, čas na svačinu. 
Hledáte kabelku, mezitím vběhne na stůl jedna myš a kouká na 
vaší svačinu. Vy si říkáte, že není, kdo by jí uvařil. Myš bydlí v
betonovém domě, kde okolo neroste žádné obilí. Rozdělíte se a
půlku jí dáte.

Přijde další myš vedle, a hned druhou půlku dáte té druhé. Že 
něco říkáte, že rukama něco děláte, že uši něco slyší, oči 
koukají, že se postavíte na nohy, tělo něco dělá, slova něco 
dělají, vnímá vedle vás kolegyně podle vašeho konání. 
Uděláme si svačinu, ale rozdáme jí myším. Kolegyně má také 
svačinu, vidí myš, ale nerozdělí se s ní, protože to je její 
svačina. Myš vezme za ocásek a hodí ji ven. Mlátí rukama, oči 
jsou zarudlé, řeči jsou ostré, nenávistné. Ta slova, to konání je 
přesně to, co má v hlavě, co je její mysl.

A mysl je to, co má v samskáru. Z toho dnešního rozčílení 
bude vypadat zítřejší den. Kolegyně, která mlátí myši, přinese a
vysype všude jed. A druhý den tedy její nohy letí koupit 
chemické nástrahy. Stále nadává a pořád to má v hlavě. A další 
den to stejné.

54



Má roušku na nose, rukavice a vytahuje mrtvé myši. Další den 
bude vypadat stejně a stejně tak celý její život. Na druhé straně,
jak bude vypadat život Jany, která dojde domů a spokojeně 
leží? Přijde myš a vleze do deky. Žádný problém tam nebude.

Její kolegyně uslyší, že u sousedů mají myši. V novinách si 
přečte, že v okrese Ostrava je epidemie myší. Kouká, jestli je 
nemá ve skříni. Děje se to, co má v hlavě. Kdyby bylo v hlavě 
vědění, poznání a pochopení mysli, jaká je, bylo by to všechno 
jinak.

V dnešní době lidé žijí podle toho, co mají v hlavě. Co mají v 
hlavě je to, co dělají. Nejen oni, ale co dělají s okolím. Pro 
moderního člověka jsou tu média, internet, časopisy, diskuze, 
sociální sítě a podobně. Takto se vytváří samskár, zkušenost. 
Takhle se vytváří otisky na mysli, které jí dále navigují, kam 
má jít a co má dělat.

Říkali jsme mysl, mluva a konání. Tyto tři věci jsou 
diagnostikou a jsou lékem.

Tak diagnostikujeme choroby člověka a tím léčíme, 
odstraňujeme vady z mysli. Nasadíme tam nové samskáry. Ten 
nový samskár je pochopení, poznání, porozumění, uvědomění 
si. A kde to nelze, prostě to nelze. Osel se na koně nedá 
předělat. Předělat koně na velblouda také nejde. Kůň je kůň, 
osel je osel a velbloud je velbloud. Myslet, že se to jednoho 
dne stane, že se to změní, to je vyloučeno, to je sobectví. Chce 
se uspokojit, že se to jednoho dne změní. Ke změnám jsou 
určité možnosti, od do. Že kůň začne běhat, sedat, žrát, ty 
možnosti tam jsou, ale že se z koně stane žirafa, to se nestane.

55



Rozsah mysli je třeba znát, co je možné a co není možné.

Mysl, mluva, konání. Tyto tři věci jsou zdaleka vidět. Tyto tři 
věci jsou skutečnost stavu, času a prostoru. Když někdo mluví, 
sype se barva záměru. Je znát, je vidět, člověk může mluvit, jak
chce, používat slova jaké chce. Ale nemůže vyloučit namíchané
záměry. Stav mysli je vždy v konání. Je falešná představa 
nevidět to.

Když to nechceme vidět, je to opět náš záměr že to nechceme 
vidět. Skutečnost je stav mysli, času a prostoru. Takto každý 
pacient, takto každý ájurvédař jsou vědomí. Pacienti možná ne.
Ájurvédař pozná stav mysli podle mluvy a podle chování. 
Takové jsou diagnostické nástroje v ájurvédě. Jenom 
vnímáním, vnímáním řeči, vnímáním pohybu, konáním, stylem
života se odhalí záměr.

Když se odhalí záměr, tak ještě další neřečené, neprojevené, 
nevyjádřené informace se odhalí. Jak může bušit srdce, jak 
může být konečník zaplněn zácpou, jak je suchá, drsná pleť, 
jak vypadají klouby, chrupavky, membrány a podobně.

Ájurvédař vše velice snadno odhalí. Základními nástroji jsou 
mluva, konání a stav mysli. Doplní se celý formulář o 
fyziologii člověka. Moderní trend vyšetřování je krevní obraz, 
rentgen, CT a další mraky druhů přístrojů, kde teče mnoho 
miliard dolarů. Je to největší byznys na světě.

Tím medicína nemůže odhalit záměr mysli. Neustále v lidech 
vytváří falešný dojem, že zdraví je díky chemickým pilulkám. 
Chemické pilulky přináší zdraví a štěstí, což je velice mylná 

56



představa, vyhozené peníze. Podvody jsou vlastností moderní 
doby.

Ájurvédař to má jednoduché. Nepotřebuje žádný přístroj. Stačí 
otevřít oči, uslyšet a všechno je to znát. Je to kompletní 
rentgen. V ájurvédě je diagnostika, prognóza i léčba 
jednoduchá.

A je komplexní.  Bere se v úvahu úplně nehmotné jádro, hrubo 
hmotné slupky na kůži, zácpy, nádory, zánět, osteoporóza, 
astma, veškeré nemoci. To jsou symptomy, vše se bere v úvahu.

Vyjmenovávání nemocí v ájurvédě není podle toho, kde se 
nemoci vyskytují. Názvy nemocí zahrnují zdroje nemocí, 
příčiny nemoci, a proto se nedá udělat přímý most v názvosloví
nemocí v moderní medicíně a ájurvédě. Nemocem se rozdávají 
názvy. Tím je nemoc nemocí. To není klasifikace. Takto se 
ájurvéda nedívá, ájurvéda se dívá na příčiny. A proto stejné 
názvy nemocí, stejnou klasifikaci nemocí nelze použít. Stejně 
tak medikamenty a procedury.

Ájurvéda se zabývá jádrem procesu a rolí ingrediencí v 
procesu.

Mysl, mluva, konání. Tím sbíráme zkušenosti, vytváříme mysl,
tím žijeme, tím jsou naše radosti, spokojenost, štěstí, neštěstí, 
nemoci a trápení.

Když vědomostmi měníme řeč, měníme konání, měníme i 
mysl. A dál už řeč i konání bude automaticky jiné. Mysl, mluva
a konání jsou akademické pojmy. Skutečnost vypadá trochu 
jinak. Záměr vypadá trochu jinak. V našich záměrech je 

57



neustále naše okolí. V našich záměrech my sami vůbec nejsme.
V našich záměrech je vždy stoprocentně jen okolí. Čím se 
zabýváme od rána do rána je jen okolí. Naším smyslem života 
se stává okolí. Z okolí čerpáme radost i smutek. Jak jsem vám 
na začátku říkal, že se nemůžeme radovat sami se sebou. Musí 
to být okolí, abychom mohli být veselí nebo smutní.

Takže mysl, mluva a konání našeho okolí nám umožňuje 
vytvářet mysl. Vlastnosti mysli.

Když řekne Govind, že chleba s máslem je nejlepší oběd, Jana 
na něj dostane chuť a hledá u Dáši jestli nemá chleba s máslem.
Proč začne Jana myslet na chleba? Proč vytočí doleva tu 
desetikilovou hlavu? Proč zaměstná celý výdech a s výdechem 
se zeptá: „Hele nemáš chleba s máslem?“ 

Jen jedna věta z Govinda vypadla a to nastartovalo mysl Jany. 
Řeč Jany, chování, konání, náladu. Zaměstnala ruku, pusu, 
jazyk, nohy, úplně vše, aby hledala chleba s máslem. Kdyby to 
Govind neřekl, tak by tomu nevěnovala čas a konání. Tímto 
nás naše okolí neustále provokuje k uvažování, k mluvě a ke 
konání. Nicméně pro to okolí jsme sami také okolím. Vidím, že
Jana má hlad. A vidím, že Dáša má čerstvý chléb. Tak to řeknu,
aby neměla hlad.

Já jsem její okolí, a ona je mé okolí. Takto mi okolí vytváříme. 
Předáváme bolest, výčitky a očekáváme, že někdo řekne, že 
jsme úžasní. Neřekne, protože my vyčítáme špatné oblečení, 
blbou mluvu, kritizujeme konání. Ale my očekáváme a chceme
pochvalu, že jsme úžasní a boží. To se nestane.

58



Co dáváme okolí, takové podněty dostáváme. Poskytujeme 
určité okolí, poskytujeme takové podněty. Jdeme na kávu s 
Janou a Jana řekne, že už je na stole účtenka na 120 Kč a chce 
abychom jí zaplatili. Ona vypila kávu a my to máme zaplatit? 
Šikovně odejdeme na záchod a Jana to musí zaplatit sama. Ale 
Jana si řekne: „Počkej příště.“  Příště, když přijde k placení, 
Jana jde na záchod a my zaplatíme. Dostali jsme facku a vrátili 
jsme pěstí. Příště už s Janou nikam nepůjdeme. Vymažeme si 
její číslo z telefonu. Takto si vzájemně vytváříme kolektivy a 
pak řekneme, že Jana je strašně zlá. Ona není zlá. Jen vůbec 
nevidíme, jak moc jsem zlí my.  Nebereme to v úvahu. Co jsme
zač, co děláme špatně, o tom nechceme přemýšlet. Ta Jana je 
zlá. Neplatí za naší kávu. Nechá si zaplatit oběd. Když jedeme 
autem, musíme platit my. Jana nepřispěla ani kapku na benzín. 
Nechceme se s ní kamarádit. Ale nevidíme, že to děláme také. 
My jsme svatí a ti dobří. 

Špatná je Jana.  A všude to říkáme. Řekneme to někomu 
dalšímu, ale ten nám odpoví, že jsme největší lháři a 
podvodníci, že pomlouváme Janu, která tu není. Řekne, že v 
nás hoří naše záměry a negativní postavení. Že my jsme ti zlí a 
proto se k nám Jana takto chová. Dostaneme facku i od 
dotyčného. A tím už pro nás dotyčný také není kamarád. 
Budeme kamarádi jen tehdy, pokud řekne, že Jana je špatná. 

Takto člověk stráví svou náladu, své konání, svoji řeč. Je to 
míchání dvou okolí do sebe. Okolí si vytváříme a vůbec si 
neuvědomujeme náš podíl na okolí. O tom nemáme ponětí. 
Chceme mít ponětí, co oni dělají pro nás, to je důležité. Co pro 
nás může udělat někdo jiný, není důležité. Co můžeme udělat 

59



my pro druhé, tím se máme zabývat.

To nesmíme, taková mysl rozhodně nemůže být zdravá na 
jakékoli úrovni. Úroveň záměru, úroveň poznání, úroveň 
moudrosti, řeči, rodiny, těla, práce, všude bude zmatek. To je 
ten styl zpracování času a prostoru. To je ten styl, ve kterém 
člověk žije, podle toho i vypadá.

Lidé říkají, že je to těžké, že je to nemožné. To nechci. Já bych 
ráda, ale je to moc těžké. Co je to za řeči? To jsou záměry. Mně
se líbí něco jiného, ty si říkej, co chceš. Takže pro vědomí je 
mysl odhalena. Mysl nemá ponětí o vědomí.

Mysl člověka jednoznačně vede, podle toho jakou má 
zkušenost života. Život je to, co se koná ve společnosti. 
Společnost je to, co my jim dáváme, to se jim líbí a co oni 
dávají, se nám líbí. Jestli je to společnost moudrých, jestli je to 
společnost zlých, zlodějů. Jestli je to společnost svatých. 
Jakákoli společnost. Společnost vytváříme podle toho, co jsme 
zač, kde se cítíme doma. Když chceme něco poznat, tak máme 
takovou společnost, jakou bychom chtěli. Výběr společnosti je 
naše volba. Jít do kina nebo běhat po letišti, to je naše volba. 
My máme možnost si vybrat styl života. Máme možnost v 
mysli usadit vědomí, poznání. Podle toho konáme, podle toho 
žijeme.

Partner není problém. Já chci partnera. Čí je to problém? To je 
problém chtění. Náš problém. Komu chybí partner? Mě chybí 
partner. Kdo touží po partnerovi? Já toužím. Jestli se stane 
partnerství, stane se podle mé představy, jiné partnerství se 
nestane. Jestli si vyberu kozu nebo osla, to vyberu já. 

60



Partnerství je můj problém. Já nevybírám partnera pro Danu. 
Dana vybírá partnera pro sebe. Proč? Bojí se být sama, má 
málo peněz, nemá doma otroka, doma nemá zábavu, nemá 
kuchaře, uklízečku, řidiče. Nevím, proč chce Dana partnera.

To není špatné chtít partnera. Jsme kolektivní zvíře, žijeme 
společně. Není možné, abychom žili v jeskyni v Krkonoších, 
kde jsou jeleni, srnci, vlci nebo kanci. Chceme žít u obchodů, u
kadeřnictví, v blízkosti lékařů, kde máme vše, co potřebujeme. 
Tam, kde jsou lidé.

Jana by chtěla žít v jeskyni, protože chce pavouka. Pavouci 
nebydlí v paneláku, takže hledá partnera v jeskyni. Máme plné 
zuby partnerů? Už nesháníme partnery? V první řadě, kdy 
někdo něco chce, není to chtění podstatné. Ale jaká je kvalita 
chtění, tam to můžeme vidět. Kvalita chtění je to, že nechci být 
sám. Chci mít pomocnou ruku, chci mít jistotu, že když padnu 
tak mě někdo postaví. To jsou vlastnosti chtění toho, kdo to 
chce. Dáša jde po chodníku a má v ruce transparent s nápisem: 
NECHCI PARTNERA. V autobuse vidí tři muže a řekne, že 
partnera nechce, aby se zbytečně nesnažili. Najednou vidí 
vedle autobusové zastávky odpadkový koš, ze kterého něco 
teče. Nějaký pejsek, který má jednu nohu zraněnou, líže 
tekutinu, která vytéká z odpadkového koše. Dáša transparent 
zahodí a pejska si vezme do náručí. Vyčistí ho, umyje, navoní, 
prohlédne zuby, zkusí pár jmen, jestli bude reagovat. Zraněný 
pejsek skáče a jí bolí srdce, že nemůže chodit. Vezme ho a 
zavolá taxíka. Jede za veterinářem, protože ví, že to pejska 
bolí. Jak se jmenuje, neví. Jak je starý, neví. Pes se 
automaticky stává jejím partnerem. Dáša chce, nechce, ale 

61



svého partnera už má.

Nezáleží na tom. V jejím plánu může být chtění či nechtění mít
partnera. V její mysli a zkušenosti je soucit a láska. Nerada u 
někoho vidí bolest. Ona má toto v mysli a domů si místo muže 
přinese pejska. Patnáct let pak žije s pejskem.

Dáša má bolavou náladu, Dáša je rozčílená. Pes všechno 
rozpoznává. Podle toho jakou náladu má, buď sedí v pelíšku a 
nic nedělá nebo se zvedne a sdílí své city. Nezáleží na plánu, co
chceme a co nechceme. Život se děje sám. Proces se děje sám. 
Není to v našich rukách. Můžeme chtít partnera, který bude mít
pořádné svaly, aby nás mohl vzít do náruče, aby uvařil, uklidil 
zahradu, opravil auto. Jen proto, abychom nemuseli někoho 
platit. Partnerovi pak dáme 50 Kč na pivo, ale pak je to jen 
naše vypočítavost.

Potom máme takového partnera. Ale ten není hloupý, ten to 
také vidí. „Já jsem jí ušetřil 600 Kč, dá mi dvacku, pět set 
osmdesát je také mých, já jsem vyměňoval pneumatiky.“ Ale 
panička, řekne: „Dala jsem ti dvacet korun.“ „Já jsem vyměnil 
pneumatiky.“ „To je samozřejmé. Když chceš být se mnou, tak 
se s tím nepočítá. Počítá se s tím, že jsem ti dala dvacku na 
pivo.“ Pokud má dotyčný svou hlavu, je jasné, že u takové 
partnerky dlouho nevydrží. Řekne: „Nech si svoje pneumatiky 
a tady vracím tu dvacku.“ A odejde. Panička trpí a závěr je, že 
muži jsou blbí a hnusní. Partnerka jim dává bydlení, dvacku a 
oni utečou. Vůbec nechce vidět, co je ona sama zač.

Nechce myslet. To je dnešní veřejnost. Dnešní stav populace. 
Nechtějí myslet na sebe, nechtějí poznat svoje vlastnosti, 

62



barvu, vůni, mysl. Nechtějí slyšet o tom, jak se oni sami 
chovají. Ale moc dobře umí zlatými písmeny napsat, co dělá 
někdo jiný. A hlavně o tom, jak je druhý špatný. Jaký ostatní 
mají handicap, o tom mají dokonalý přehled. Jak jsou blbí, 
hloupí, sobečtí a podobně. Své sobectví nechtějí vidět, svoji 
hloupost nechtějí vidět, ani své záměry. Ale nikdo jiný nesmí o 
nich samotných nic říct, protože u nich není žádná tolerance.

Partnerství je vždy problém u jedince, ne u druhých, kdo 
odchází. Ten kdo odchází nemá problém, ten je velkorysý. 
Horší je ten, kdo se drží zuby nehty. Ten má problém. Kdo 
odchází je odpoutaný. Proto to nechá a jde pryč. „Tady máš 
dvacku a pneumatiky, dej to někomu jinému, on ti to udělá.“ 
On s tím nemá problém. Problémy jsou vždy u nás samých. 
Jestli se něco v životě stává špatného, někdo s něčím trpí, vždy 
je ložisko ptačí chřipky u něj. Ne u druhých.

Ten, kdo je odevzdaný, svobodný, není připoutaný, nemá žádná
ložiska. Pejsek neříká Dáše, vyhoď ten transparent a vezmi si 
mne domů. On řekne, nevadí, jednu nohu nemám, mám 
alespoň tři. Třepu se, ale nevadí. Hlavně, že něco teče z 
odpadkového koše a mám co lízat. Když to teče, jsem vděčný, 
můžu lízat. Když neteče, nevadí, půjdu hledat další popelnice. 
Pes hledá, skáče po jedné noze, nežebrá, svůj hlad chce jen 
utišit a hledá dál. Kdo je odpoutaný, nemotá hlavu ostatních. 
Kdo je připoutaný, ten hází sítě  do vody na ryby. Chytá ty 
ryby. Ryby nehází sítě, skáčou, žijí, dýchají, plavou, hrají si. V 
rámci toho, kde žijí, v jakém rybníce žijí, někdo je hodí do 
akvária. Dobře 40x40 cm je také velké moře, tak plavou tam.

63



To je ten člověk, jehož rybník se zúží do 40 cm x 40 cm, 
protože panička na něj chce koukat. Čí je to problém? Problém 
ryby nebo chovatele? Chovatel má problém. Ryby se spokojí v 
rámci 20x20 cm, někdy se přenáší jen v igelitovém pytlíku. 
Někdy i umřou. Také nemají problém. Párkrát zahýbou 
ocáskem, řeknou čau a končí.

Ostatní mají problém, že koupili rybu za 1500 Kč a ona 
zemřela. Ani jí nestačili pojistit. Mají problém za 1500 Kč a to 
je šílené. Ještě vynadají tomu, kdo jim rybu prodal, kdo jí 
dovezl. Vynadají  těm, kdo vyrábí špatné igelitové sáčky. Všem
kolem vynadají, ale sobě ani náhodou. To nepřipadá v úvahu.

Partnerství je problém náš, pokud jsme kandidáty. Když je 
Dáša kandidátem velkorysosti, lásky, má ceduli, že nechce 
žádného partnera, má na krku partnera a musí s tím žít. 
Nemůže ho vyhodit.

Je zavázána do společnosti s pejskem z ulice. Ona to chtěla 
nebo nechtěla, ale jakou má mysl, taková je společnost. Když 
muž vidí ženu, která má auto, vilu na Hawaji, účet u švýcarské 
banky, tak se s ní chce hned seznámit. Žena se kamarádky 
vyptává, kdo je ten muž a co dělá. Jestli umí opravovat 
kohoutky, jestli umí řídit auto, jestli nekrade, stáhne si jeho 
výpis z trestního rejstříku. Oba se setkají. Muž si představuje, 
jak bude ležet na Hawaji na pláži, kde se nechá masírovat. Ona 
má představu o tom, jak bude sedět vzadu ve svém autě, bude 
mít řidiče a nebude muset řídit. Tomu říkáme partnerství. 
Každý z nich počítá, jsou jako dvě kalkulačky.

O takovém partnerství je řeč, pokud mluvíme o partnerství, kde

64



jeden druhému vyčítáme, kdo co udělal. Když je člověk sám, 
jako ta kytička, která ze země, z hnoje, vytáhne šťávu a 
přemění jí do nektaru, do medu, do barvy, do svěžesti a svítí a s
vánkem se jen houpe, nemusí posílat pozvánky na narozeniny. 
Tisíce včel se na ní sletí a nechtějí odletět. Pořád se chtějí 
pusinkovat s kytičkou. Kytička s tím ale nepočítala, že přijdou 
včely. Jejím snem bylo mít nektar.

Když měla med, včely samy přiletěly, moli nepřiletěli, mouchy 
také ne. Přiletěly včely, které znají moc dobře, co je med. Med, 
který dává pozvánku jen včelám. Když tedy člověk pěstuje 
svou mysl, mysl sama související kolektiv přitáhne ze 
vzdálenosti stovek tisíc kilometrů. Když vzdálenost nehraje 
žádnou roli, čas nehraje žádnou roli. Když mysl tu vlastnost 
má, související kolektiv si vždy najde. Když máme schopnost 
mít partnera, partneři stojí ve frontě. Ale stojí ti, kdo jsou 
spojeni, sladěni, s naší myslí. Jakou máme mysl, takové máme 
partnery. Nemusíme hledat, najdou si nás sami, když na to 
budeme mít tu vlastnost, tu kvalitu.

Když ta kvalita není, tak jako ta kytka, nesnaží se a neobtěžuje 
vytahováním šťávy, aby vyměnila krásné barvy. Raději se natře
barvou, nesnaží se přeměnit vůni. Koupí si parfém, dá na sebe 
sprej a čeká, až přiletí včely.

Včely přilétají, podívají se a letí dál. Poznají, že jde o nějaký 
falzifikát. To je nějaké peklo, to je falešné, a kytička nadává 
včelám. „Já mám vůni, já mám barvu, proč nejdete za mnou, 
jste blbí.“ Kdo se na to dívá, uvidí, kdo je blbý. Květina nebo 
včela je blbá?

65



Člověk nevytváří společnost. Vlastnosti mysli jí vytvářejí. Jaká
je mysl, taková je vlastnost, taková je společnost. Chceme nebo
nechceme, to se automaticky stává, to nelze změnit. Společnost
se tvoří kolem člověka. Nelze z někoho dělat partnera, nelze 
někoho vyhodit. Je to přesně to, jaká je vlastnost mysli. Jestli je
vlastnost odpuzující, i vlasy odejdou, ruka odejde, srdce 
odejde, žaludek odejde. Protože ta vlastnost mysli je odpuzuje.

Když je vlastnost mysli přitažlivá, ruce mají celou dobu práci 
vyhazovat. Na koho se podívá, kde se postaví, okamžitě se 
hřebíky lepí k magnetu.

Protože je to vlastnost mysli. Máme pocit, že si vybíráme 
partnery a vyhazujeme partnery. Vyhazování je v našich 
rukách. Dáša měla transparent, že nechce partnera a přesto si 
ho domů přivedla. Nemohla odolat. Takto je příroda sama 
řízena. Na našem říkání a neříkání to nezáleží. Je jedno co 
chceme a co nechceme. Záleží na tom, co máme v hlavě. Podle 
toho buď máme, nebo nemáme.

Margi miluje vaření, v hlavě je krupicová kaše s čokoládou. 
Jde do kuchyně, a rovnou vaří kaši. Jí nezajímá, kdo to bude 
jíst, jí zajímá vaření krupicové kaše. Když do domu zabloudí 
mol, moucha, Číňan, Američan, Margi nedělá nic jiného, než 
že vaří krupicovou kaši s čokoládou. Udělá to, čím je její mysl.
Kdokoli je doma, sní krupicovou kaši s čokoládou. Pak všichni 
Margitce napíšou, jak byla krupicová kaše úžasná. Neočekávali
jsme, že dostaneme krupicovou kaši. Bylo to úžasné. Margitka 
chce nebo nechce, ale dostává ode všech pochvalu. Ona je stále
v Praze, chodí za ní lidé z celého světa, a říkají, přijeď do 

66



Austrálie, přijeď do Mexika a Margi říká ano, ano, ano. Stačí 
sbalit kufr a na letišti už čeká dlouhá fronta s nabídkou, aby 
letěla i do Singapuru. Proč? Protože ráda vaří svou krupicovou 
kaši s čokoládou pro kohokoli kdo je přítomný. Je jí jedno, 
jestli jí někdo bude jíst nebo ne. Je pro ni podstatné, že uvaří. 
Jinou možností je, že něco uvaříme, nabídneme to a 
očekáváme, že přítomní to snědí. Uvařili jsme to, tak se to musí
sníst. Govind to musí sníst. Když to nesní, tak je zlý. Vařili 
jsme to s láskou a Govind se na to ani nepodíval. Vezme 
krupicovou kaši a dá jí ptákům. 

Margi nevaří kaši pro to, co řekne Govind. Ona vaří kaši, 
protože jí vařit chce. Když jsou v naší mysli takové 
ingredience, nemusíme nikoho pozvat a lidé sami přijdou a kaši
si najdou. Když jsou v naší nabídce samé pochyby, 
mikroskopy, kalkulačky, dalekohledy, tak to nikdo nebude 
chtít. Nikdo nepřijde, protože chybí vlastnosti, které přitahují. 
To jsou vlastnosti, které odpuzují.

Když se objeví slovo chtít, hned vidíme, z jaké mysli to 
přichází. Na čem vyrostlo to chtít. Čím je ochuceno to chtít? 
Podle těchto vlastností, gun bude chtění naplněno. Tak nebo tak
je to skutečnost.

To není nic nového, to je zákon přírody. Když máme doma 
zvířata, když o ně pečujeme, nemusíme pro ně stavět ohrady. 
Zvířata sama dojdou domů. Dříve lidé chovali krávy, buvoly, 
ovečky a žádné ohrady nebyly. Pokud byly, bylo to kvůli vodě 
nebo vzduchu, predátorům a podobně. Zvířata se nemohla 
odtrhnout od člověka. 

67



Dnes se člověk nestará o jejich život, chce jen jejich maso, 
kůži, kosti, žluč. Zvířata to ví a nechtějí tam být. Proto mají 
železné ohrady, elektrické dráty. Člověk jim není schopný 
nabídnout lásku. Když zvíře umře, udělají mu hrob. Naopak 
živé zvíře zabijí.

Kde je v mysli zlost, odtud zvířata chtějí utíkat. My nechceme, 
aby utíkali, tak natáhneme elektrický drát. Partneři chtějí mít 
celoživotní smlouvu. Mají zlaté prstýnky, které zajišťují 
společný život. Papír nepomůže, ani kus kovu nikoho nesváže, 
pokud vlastnosti mysli nejsou. Když vlastnosti mysli jsou, tak 
papír ani prstýnky nejsou zapotřebí. Smlouvy jsou zapotřebí 
tam, kde jsou v hlavě podvody a intriky.

Láska nepotřebuje hmotné důkazy. Dáša nemá smlouvu s 
pejskem, který nemá dvě nohy a má ho doma již patnáct let. 
Nepotřebuje si s ním vyměnit železné prstýnky. V mysli je 
láska. Když je v mysli láska, tak je všechno funkční a platné. 
Když to v mysli není, tak papíry nemohou pomoci. Ty 
pomohou akorát právníkům pro poplatky. Zpočátku si myslí, že
láska je a po čase zjistí, že ne. Jestli dotyčný cítí nebo necítí 
lásku, to podstatné není. Podstatné je, že jestli já miluji nebo 
nemiluji je vlastnost. Svá vlastnost, vlastnost mysli. 

Mluvíme o svých vlastnostech, ne o vlastnostech druhých. 
Když cítíme lásku, myslíme si, že jí máme, ale v tom není 
kvalita lásky. Jen je taková, mít dotyčného. Kvalita mé lásky, je
nemít někoho. Moje neexistuje. Všechno je sloučenina. Mysl 
existuje. Kvalita mé mysli je podle toho, jestli v mé mysli je 
láska nebo není.

68



Dotyčný není otrok, není magor, není blbec, dotyčný mne 
vůbec nezajímá, protože s dotyčným nic neudělám. Jeho mysl 
není předmětem mého života. Předmětem mého života je, že 
sám jsem. Když umřu, umřu sám. Ani si neodnesu hadry. Umřu
a v krematoriu mi vytáhnou zuby a spálí tělo. Můj, nic není. 
Můj je jedna mysl. Jeden záměr, můj záměr. Tím se mohu 
probírat. 

Na nikoho ani náhodou nemám žádnou páku. Ani to není mým 
cílem. Jako ta kytka, která vytvoří z hnoje med. Jejím plánem 
není lákat komáry, moly, nebo včely. Ona je šťastná, že vytvoří 
med. Že může vytvořit med. Můžeme vytvořit lásku v mysli, 
co s tím někdo budě dělat? To nemůžeme ovlivnit, můžeme 
ovlivnit jen to své. Jako děti. Můžeme vychovávat děti, jakmile
mají svou hlavu, mají svoji hlavu. Byla jsem maminkou, teď 
jsem kamarádkou.

To můžeme změnit, s dítětem nic neuděláme. U sebe to 
můžeme změnit. Máme na to právo, nárok, záměr. Máme 
záměr žít svůj život. Dotyčnému se může jen „pomoci“. Jako 
Dáša pomůže, chudáka pejska vezme domů, vyšetří mu zuby a 
krmí ho. Když chce pejsek umírat, Dáša nemůže zavázat duši 
psa a přilepit jí izolepou. Dáša může pečovat o pejska. To je to, 
co ona může dělat. Co udělá dotyčný, na to nemáme právo. 
Můžeme opravit sebe, stáváme se ale také okolím, a to se 
automaticky vytváří podle toho, jací jsme my. Jde o vlastnosti 
naší mysli. Jací jsme. Jestli v naší mysli je soucit, v naší mysli 
je láska, v naší mysli je schopnost cítit bolest druhého, tak to 
okolí od nás daleko neuteče. Protože jsme pramenem.

69



Pramen vody, který teče z hor, nemá v plánu někoho krmit. Že 
přijde Dana a bude plavat, s tím potok nepočítá. Potok počítá 
jen s tím, že voda z hor roztaje a teče. Bude padat z balvanu na 
balvan a bude vytvářet krásný vodopád. To je jeho úmysl. Že 
tam přiletí ptáci a zobáčkem pijí vodu, že tam přijdou ryby, 
medvědi, trvale se zabydlí, že přijdou farmáři a odnesou vodu 
na své pole, s tím potok nepočítá. Potok počítá s tím, že teče, 
že koná svůj život.

Potoku je jedno, jestli teče do břicha ryby. Sen potoka je téci. 
Je to jeho vlastnost, jeho guna. Že z něj farmář čerpá vodu na 
pole, že ho vycucla kytička, nevadí. Je šťastný že teče. To je 
vlastnost vody. S ničím jiným nepočítá. Všichni jsou závislí, 
hledají, kde ta voda je. To je jejich závislost na nás. Když jsme 
vodou, žízniví lidé automaticky přicházejí. Studánka nechodí 
za princeznou, princezna ze zámku hledá studánku. Protože 
studánka má vodu, má své vlastnosti.

Takže každé JÁ, má svou mysl, má své vlastnosti a podle 
vlastností je jeho prostředí. Jestli je potok, ve kterém není ani 
kapka vody, kolik ryb tam chce žít? Kolik ptáků tam chce 
čekat, až přijde voda? Kolik farmářů dá poplatek potoku, aby si
mohli vzít vodu? Dohoda může být sepsána se všemi, a je to k 
ničemu. Odejdou. Jakmile potok přestane mít vodu, nikdo 
žíznivý se u něj neobjeví. Když nikdy ve své mysli nemáme to,
co může přitáhnout, oddělujeme jen naší hloupostí JÁ a MOJE.
Existuje jen mysl. JÁ se může snažit bez mysli a je konec. 
Protože to nefunguje.

Když je mysl, JÁ není zapotřebí, běží sama. Pes neříká já, já, 

70



já. Já jsem pes. Je jenom mysl. Mysl je schopná, JÁ schopné 
není. Celou dobu říkáme JÁ. JÁ je gigantická iluze. JÁ 
znamená mysl.

Jsme mysl. To jsem JÁ, není mysl. Nejsem JÁ, mysl je blbá, 
JÁ jsem blbá. Mysl je hloupá, JÁ jsem hloupá. Mysl je chytrá, 
JÁ jsem chytrá. JÁ je iluze, JÁ je falešné, JÁ je nesmysl. Mysl 
je smysl, mysl má smysly, JÁ nemám ani smysly, já jsem 
nesmysl. JÁ neexistuje, to je nesmysl.

Mysl má schopnost, JÁ nemá žádnou schopnost. Vše se děje 
podle mysli, podle JÁ nejde nic. JÁ chci, a když mysl tu 
vlastnost nemá, nic se dít nebude. Co je v mysli, to se děje 24 
hodin.

Tak uznat to, JÁ jsem nesmysl, mysl je smysl, JÁ mám, 
nesmysl.

Častěji lidé hovoří a používají, já, já, já a mají oddělenou mysl.
Pak jsou nešťastní, že se to neděje podle nich. Proč by se to 
mělo dít, když jsem nesmysl. Mysl je balíček záměrů.

Balíček vlastností, balíček plánů, balíček gun, nic jiného to 
není, mysl není nějaká osoba.

Lidem se ájurvéda moc nelíbí. Když se jim nelíbí, tak ať. Je to 
náš problém? Ne, není. Je to jejich problém.

Otázka: Zneužívá někdo lásku, když není se mnou kvůli 
lásce, ale pro to, že z toho má užitek?  Nemůžeš dělat nic, 
protože nemáš nic, protože nemáš lásku. Ty nemáš lásku, ty 
máš počítání. Počítáš s tím, že máš lásku a dotyčný musí 

71



respektovat tvou lásku, tak je to jedno. Ať to zneužívá. Ty jsi 
šťastná, že máš lásku, a že on ji zneužívá, to je jeho problém. 
Karel Gott nezpívá před stádem oveček, které nemohou tleskat.
Zpívá před lidmi. Čemu říkáme láska, to v první řadě není 
láska. Když si myslíme, že je to láska, tak to je počítání. A je to
gigantická, podstatná věc, že dotyčný nereaguje, jak já chci. 
Zneužívá toho, to je neláska na druhou. Dáša nepočítá s tím, že
pejsek bude masírovat a uvaří oběd. Nepočítá s tím. Ona ho 
chtěla zachránit. To co je, to je.

Druhá věc je, že  určíme přítomnost druhého člověka. Vybrali 
jsme si ho. Proč? Něco jsme očekávali, mysl něco očekávala. 
Je to chyba mysli, že něco očekávala. Dotyčný to nenaplnil, 
trpí mysl. Ale chyba není v dotyčném, chyba je v mysli, která 
si vybrala ovečky, jako posluchače. Hraje na harfu, a nikdo 
nebude tleskat. Bude jen bééé. Když promluví ovečka, tak 
promluví tak, jak umí, dotyčná mysl reaguje podle toho, jaká 
je. Moje mysl je taková, že si vybere ovečku za posluchače. Je 
to moje chyba, že jsem pozval ovečky do Národního divadla a 
hraji před nimi na harfu. Když mám ovečku, tak to nebude 
harfa. Když je ovečka, tak stačí flétna, fujara a tibetský pes. 
Ovečka nerozumí harfě. Koho si vybereme za posluchače, když
hrajeme na nástroje, to je náš problém. Neustále někoho 
chceme. Náš problém, že ho nevyhodíme, náš problém, že jsme
lítostiví. Máme soucit, je to náš problém, to není problém 
někoho jiného. Nakonec je blbé, že problém máme u sebe. To 
je ten kámen úrazu, že máme problém u sebe. Přiblblá ájurvéda
to vždy hledá tam, nenachází to v okolí. Ájurvéda je blbý 
právník, je to žalobce.

72



Kdybychom neočekávali, jen jsme prali, vařili, a nic nedělali, 
drželi se vlastností, automaticky pak jdou, přichází a odchází. 
Když začneme počítat, když jsme kalkulačky, pořád máme jiné 
číslo. Nesedne to.

Výběr je to, když mysl vybírá sama. Já to ani nemohu vybrat, 
mysl to vybrala, že jste tady podruhé. 

Když budu místo přednášení na Kuti prodávat oleje, řeknu, že 
máte málo vlasů a na to je olej dobrý, odejdete hned první 
hodinu a už se nevrátíte. Protože mysl Govinda neodpovídá 
vaší. V jeho mysli není šťáva, kterou jste přišli nasát. V mysli 
Govinda, který sedí o 40 cm výše než žáci je to, co potřebujete.
V řece teče voda, kterou potřebují ptáci. Tvoří se okolo 
nádherná džungle. Jestliže potok začne myslet, že jim pustí 
polévku, nebude to fungovat. Bude protékat to, co chce potok. 
Ne.  Jeho přirozeností je téci jako voda.

Pak dotyční automaticky přijdou a zůstávají. Jen ti tam 
zůstanou, se kterými voda něco společného má. V mysli je to, 
jaká je její vůně. Druhý si vedle sedne a bez jakékoli námahy 
se spojí. My si vybíráme partnera, a už ve výběru máme háčky. 
Jestli se někdo chytne, má také svůj háček. Myslí si, že si chytil
bohatou ženu. Bohatá žena si myslí, že chytila otroka. Pak to 
jsou dva háčkaři. Jeden našel druhého. Jsou zaháčkovaní. Oni 
se vždy tak najdou. Intrikář najde intrikáře, rovný najde 
rovného, čistý čistého. Ne, že najde, to je přirozené, to se stává.

Takže vždy je to tak. Nic jiného, nic překvapivého ve vesmíru 
není. Vždy je to hra vlastností. Ve vlastnostech je trápení. Je 
trápení, je spokojenost.

73



Co je vlastnost, to se realizuje. My nemůžeme soudit. Souzení 
je jednostranné, je podle reference, je podle úhlu pohledu.

Skutečnost je v gunách, ve vlastnostech. Ze smradlavého hnoje
vyroste květina. Krásně vypadá, krásně voní a každý ji chce 
doma. V první fázi je to smrad, musí mít rukavice, roušku, ten 
smrad není zrovna nejlepší.

Ájurvéda je hnojivo, to nejsou naaranžovaná jablíčka na talíři s
kiwi a pomerančem. Ájurvéda je hnůj. Výjimečně si ho farmáři
vyberou. Ti kdož se poperou se smradem, mají nádhernou 
úrodu, ti kdo s tím nechtějí mít nic společného, mají louky na 
nic. Na té půdě nic nevyroste. Ájurvéda není nic příjemného, 
žádná chvála tam není.

Ono to tak zní, ale víme moc dobře, že když jsme dobří 
farmáři, jsme tady. Nezajímá nás smrad, nás zajímá výživa. 
Takový farmář na cestě ájurvédy vydrží celý maraton. Těm, 
kterým to smrdí, mají alergii na smrad, ti odpadnou hned po 
deseti metrech, maraton nedoběhnout. Ale kvůli tomu hnoji 
nezačnou na sebe dávat parfém s tím, že nechtějí smrdět. 
Vlastnost ájurvédy není přitahovat lidi, ájurvéda nemá tu 
vlastnost, má maximálně výživné látky, které smrdí. Cílem je 
výživa. To je vlastnost ájurvédy, to je vlastnost vědění, vědomí,
poznání. A to smrdí. Ano, může smrdět. Záleží, co nás zajímá, 
láká, smrad nebo výživa. Čím více výživné to je, tím je to větší 
smrad.

Koho zajímá výživné, dobré, sní to, i když to smrdí. Komu 
překáží smrad, tak to vyhodí, protože mu to připomíná mrtvolu.
Tak jsme různí a máme svou svobodnou mysl. Víme a děje se 

74



jen to, jaké jsou vlastnosti. Podle vlastností je celý vesmír 
řízený. Gravitace, setrvačnost, elektromagnetizmus atd. To jsou
všechny vlastnosti. Vlastnosti hmoty, síly, vlastnosti proudu, 
vše jsou vlastnosti. Veškerá biochemie, bylinky, jídla, 
procedury vše má své vlastnosti. Takže vlastnostmi je řízen 
svět. I člověk je řízen vlastnostmi, i když svou nevědomostí si 
odděluje vlastnosti od sebe. Neumí vidět, že je také balíčkem 
vlastností. Z tohoto falešného poznání, že jsem něco jiného než
má mysl, na každém kroku dostává přes držku, spadne přes 
kámen, protože uznává, že moje mysl je něco jiného a JÁ jsem 
něco jiného. JÁ konám dobře, má mysl je pitomá. JÁ mám 
pravdu, mysl nemá pravdu, JÁ jsem konatel, mysl nic není. Je 
to obráceně.

JÁ nejsem nic, všechno je to mysl.

Takovéto uznání je vědomí, takové neuznání je nevědomí. Jsou
to velice hořká slova. Je mi líto, ale je to tak. Když chcete na 
cestu ájurvédy, tak posloucháte hořkost.

Neposloucháte nic sladkého, možná byste rádi dvanáctku, 
Coca-Cola vám nic neříká. Jste stateční, pevní, silní. Ájurvéda 
je cesta pro výjimečné lidi. Jen pro ty, kdo prorazí a milují 
vědomost.

Tak jste tady, vydrželi jste tady, díky vašim výjimečným 
vlastnostem udržet se u své výjimečnosti. Někdo má rád blbosti
a vydrží u blbostí celý život. Jsou to dokonalé kraviny. Každý 
jsme jiný, a žijeme podle toho, jaké máme samskáry, 
zkušenosti, poznání. Podle toho žijeme svůj život, celý svět 
takto žije. Je jedno jestli je to Grónsko nebo Afrika.

75



V ájurvédě je známých pět prvků. Země, oheň, voda, vzduch a 
éter. Nejsou to prvky jako takové, ale jsou to jen pojmy 
vyjadřující skupinu vlastností. Zem není zemí, na které stojíme.
Je to jen vlastnost, která může někoho nést, která může někoho 
udržet, která je stabilní a podobně. Oheň není plamen, ale je to 
pojem pro vyjádření balíku vlastností, které mají podíl při 
přeměně. Takto jsou tyto takzvané prvky jen balíčkem gun. 
Tyto guny mají velice přímočarou spojitost s vlastnostmi mysli.
Jinak řečeno, vlastnosti mysli takovýmto způsobem přímo 
vstupují do hmoty. Na základě vlastností jsou potom známé 
ájurvédské terminologie vát, pitt a kaf, které opět nejsou ničím 
jiným, než balíčkem určitých vlastností. Jak už bylo řečeno, 
hmota není hmotou, hmota je balíček vlastností. Takto v celém 
těle od plazmy, přes krev, svaly, nervy, kosti, kůži, orgány, jsou 
různé balíčky gun. Tímto způsobem ájurvéda vidí skrze 
psychologii, histologii, anatomii, fyziologii i duchovno. 

Děkuji vám za vaši přítomnost a klidný poslech.

Takto končí seminář 

„Seznámení s ájurvédou“ 

Hari ÓM

76


	PRŮLET NAD ÁJURVÉDOU
	Dr. Govind Rajpoot PhD
	PRŮLET NAD ÁJURVÉDOU
	PŘEDMLUVA

	Krátká historie ájurvédy
	Způsob jak ájurvéda uvažuje
	Mysl je hlavním faktorem života

